DOPPIOZERO

Felix Guattari: militanterivoluzionario

Rocco Ronchi
31 Maggio 2020

Felix Guattari, per molti € stato soprattutto la meta di una coppia. E di una coppia che amava presentarsi
come lariedizione in formato “ filosofico” di una celebre coppia cinematografica. Si dice Stanlio e subito
viene in mente Ollio; allo stesso modo, il nome Guattari evocaimmediatamente, quasi per una sorta di
automatismo, quello di Gilles Deleuze, il grande filosofo francese, con il quale Guattari stringe un sodalizio
duraturo e fecondo che solo laimprovvisamorte di Felix, lanotte trail 28 eil 29 Agosto 1992, interrompe.
Dal 1969, anno del loro primo incontro, al 1991, anno di pubblicazione di Che cos ¢ la filosofia, loro ultimo
libro comune, l1a*“ strana coppia’ Deleuze-Guattari € stata una protagonista indiscussa della scena culturale. E
non solo di quellafrancese. La cosiddetta “schizoanalisi” haimmediatamente avuto unaribalta
internazionale. 1l suo impatto va ben oltrei confini disciplinari delle scienze umane.

Essere lameta di una coppia, ha perd anche delle conseguenze negative, soprattutto se I’ atrameta e
cogtituita da unafigura cosi rilevante g, direl, anche ingombrante come quella di Gilles Deleuze. La coppia
era e restainsomma una coppia shilanciata. Ancoraoggi, se s sfoglial’immensa letteratura critica
sull’argomento, non é raro vedere ascritte a solo Gilles Deleuze le tesi di Capitalismo e schizofrenia, quando
invece fu determinante il contributo teorico di Guattari, come Deleuze stesso ha tante volte onestamente
riConosci uto.

Capitalismo e schizofrenia & un’ opera scritta a quattro mani. L ettere e testimonianze raccontano quale fosseil
loro metodo di lavoro. Guattari erail guastatore, quasi il provocatore di concetti che poi Deleuze sistemava,
integrandoli in una cornice piu filosofica. Stadi fatto che Gilles Deleuze, a tempo del suo incontro con
Guattari, nella Primavera del ‘69, era un filosofo affermato, autore di ameno due libri, Differenza e ripetiz
one e Logica del Senso, che erano entrati a pieno diritto nel canone filosofico novecentesco. Felix, invece, di
5 anni piu giovane di Gilles (nasce nel 1930), quando incontra Deleuze, grazie alla mediazione di uno
psichiatra amico e ammiratore di entrambi, non aveva scritto molto. Guattari non era un “ filosofo”
professionista. Guattari era piuttosto un militante. Direl che tutto nella sua vita, perfino i tanti amori che

I hanno caratterizzata— amori che vengono diligentemente elencati dall’ amico Gerard Fromager, al momento
dell’ orazione funebre al Pere-Lachaise, suscitando imbarazzo e non pochi malumori trai presenti — tutto nella
vitadi Guattari e stato vissuto al’insegna della militanza.

Ma precisiamo subito una cosa: larivoluzione per la quale Guattari ha sempre militato e stata soprattutto una
rivoluzione della vita quotidiana. Larivoluzione politica, la questione istituzionale che tanto lo ha
interessato, ne era un aspetto certo essenziale, malapostain gioco, la questione ultima, era la vita: come
renderla pit intensa, come renderla piu potente, come renderla piu affermativa, lottando contro tutto cio che
ladistorce, che lanega, che laumilia. Questaideadi rivoluzione della vita quotidiana (e la connessa critica
degli “apparati” che la deturperebbero) ha attraversato tutta la cultura francese moderna. Ne e stata il filo
rosso. Parte da Rimbaud per arrivare ai surrealisti, continua con |’ esistenzialismo sartriano, con il Maggio
francese, con lanouvelle vague, con la schizoanalisi deleuziana-guattariana, appunto, senza soluzione di


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/felix-guattari-militante-rivoluzionario
https://d10.doppiozero.com/rocco-ronchi

continuita, almeno fino alla sogliadel nuovo millennio.

Un evento particolare ha segnato lavitadi Guattari e Deleuze e li ha attratti nella medesima orbita
intellettuale. L’ evento che € la causa metafisica del loro sodalizio €l Maggio ‘68. Non e riduttivo affermare
cheil loro piu grande esperimento intellettuale, rappresentato dai due volumi di Capitalismo e schizofrenia,
sia stato un tentativo di pensareil 68. Il primo volume, il celeberrimo Antiedipo del 1972, conosce un
successo straordinario dentro e fuori i confini francese, trecentomila copie vendute il primo anno, traduzioni
in tutte le lingue, il secondo, Mille Piani, vede laluce quando i fuochi rivoluzionari accesi dal Maggio si
sono ormi spenti, ha un’ accoglienza piu tiepida, ma diventa col tempo un libro forse pit importante del
precedente. Oggi, per chi vogliafare filosofia, Mille piani € un libro inaggirabile. Non e riduttivo
circoscrivere I’ esperimento Capitalismo e schizofrenia al ‘68 perchéil ‘68 per Deleuze-Guattari non e stato
semplicemente un fatto storico tragli atri. I1 Maggio, per loro, e stato piuttosto I’ emergenza di un evento o,
come meglio sarebbe dire, dell’ evento perché |’ evento si da solo al singolare. Per Deleuze-Guattari la
filosofia € un pensiero dell’ evento: la filosofia hala sua origine e la sua causa scatenante nell’ effrazione
traumatica dell’ evento. Lafilosofia e generata da una ferita, da un colpo che viene da“fuori”.

Cosavuol dire allorafare filosofia per Deleuze e Guattari? Filosofare vuol dire estrarre maieuticamente
dall’evento i concetti che esso porta nel suo grembo. || Maggio conteneva una nuovaformadi razionalita che
andava enucleata. Ecco il progetto di Capitalismo e schizofrenia! Non si tratta di razionalizzare il Maggio, di
comprenderlo, di spiegarlo, di renderne ragione, come farebbe, ad esempio, in modo del tutto legittimo, uno
storico, masi deve produrre, a partire da quella esperienza, un’ altra ragione, unaragione anomala che i
nostri Stanlio e Ollio chiameranno “schizo”, in omaggio al loro eroe concettuale, 1o schizofrenico. Lo
“schizo”, nell’ Anti Edipo, €il filo conduttore per questa“analisi” che deve esplicitare una nuovatavoladelle
categorie: “schizoanalisi” € infatti il nome del metodo dell’ Antiedipo. Esso e coniato in contrapposizione a
“psicoanalisi”, e alla psicoanalisi lacanianain particolare, nel cui grembo Guattari é cresciuto, che Guattari
praticava, e che Guattari portain dote a Deleuze, che della psicoanalisi, @ momento del loro primo incontro,
aveva una conoscenza sol o teorica.

Due sono i fronti sui quali Guattari hamilitato per tuttalavita. Guattari e stato un militante rivoluzionario, un
marxista internazionalista (Guattari esordisce come trotzkista), ed € stato un militante impegnato
quotidianamente nell’ ambito dellaistituzione psichiatrica come psicoterapeuta. Come militante politico
Guattari € stato un instancabile animatore e creatore di gruppi all’interno della“gauche” francese, e stato un
intellettuale engagé “alla Sartre”, di cui in gioventu era stato un devoto lettore e per il quale ha sempre nutrito
un’ enorme ammirazione. Poco si comprenderebbe della frenetica attivita gruppettara di Guattari

prescindendo dalla Critica della Ragion Dialettica di Sartre del 1957, opera nellaquale centinaia e centinaia
di pagine erano dedicate da Sartre proprio ala questione del “gruppo rivoluzionario”, il cosiddetto gruppo “in
fusione’: come si genera, cosalo alimenta, cosalo fa decadere, ossificandolo e burocratizzandolo,
raffreddandolo, come lo si pud rianimare... Cid non toglie che quando |e circostanze o renderanno possibile,
vale adirein occasione del primo governo a guida socialista nella Francia del dopoguerra, Guattari non
esitera ad affiancare |’ operato dell’ esecutivo come consulente del ministro della cultura (e suo personae
amico) Jack Lang, senza per altro mai rinunciare ala sua autonomia e a suo diritto di critica. Ben noto & poi
I"impegno di Guattari afianco del movimento bolognese del * 77 e dell’ area della cosiddetta Autonomia, di
cui divenne un referente intellettuale, attirandosi 10 scherno e lamalevolenza di tanti intellettuali italiani che
lo bolleranno come un “ cattivo maestro” o un “mestatore”.



Ma accanto al fronte politico, e intrecciato con esso, vi € un atro fronte sul quale, fin da giovanissimo, si
impegnail militante Guattari. E quello dellaistituzione psichiatrica. Guattari & stato uno dei maggiori
protagonisti in quella straordinaria vicenda che ha avuto nella clinica psichiatricadi La Borde il suo centro
attraente e che é conosciuta come “psicoterapia istituzionale’. Laclinicadi LaBorde era stata fondata da
Jean Oury, uno dei primi allievi di Jacques Lacan, nell’ aprile del 1953. Ed era natanel nome di Lacan. La
Borde non esisterebbe senza il seminario parigino di Jacques Lacan. Tutti gli operatori sanitari di LaBorde
passano attraverso il seminario di Lacan, che Guattari segue a partire dal 1950, e molti, tra cui lo stesso
Guattari, si distendono sul divano di Lacan. Guattari € un militante lacaniano, qualcuno dice addirittura che &
il suo erede designato (in realta saranno i suoi concorrenti gruppettari maoisti Jacques-Alain Miller e Jean-
Claude Milner, che prenderanno il suo posto. Guattari, dopo la pubblicazione dell’ Antiedipo sara infatti
scomunicato da Lacan).

Felix s installaa LaBorde nel 1955, con la prima compagna, e contribuisce atrasformare una clinica
psichiatricain un luogo di elaborazione teorica e di sperimentazione concettuale che attireraaLaBorde la
migliore intelligenza francese. 1l pellegrinaggio aLaBorde il fine settimana diventera una sorta di obbligo
per ogni bravo militante rivoluzionario parigino. L’idea di La Borde non era solo quella di democratizzare
I"istituzione psichiatrica, trasformandolain una libera comunita, aprendo gli spazi, coinvolgendo i degenti
nella gestione, facendo ruotare i ruoli del personale, parificando il pit possibile le retribuzioni, limitando al
minimo le misure di contenimento (ma non eliminandole: I’ elettrochoc, ad esempio, resta, seppure poco
utilizzato e sempre su base volontaria). L’ idea era quella di assumere lafollia positivamente, in modo
affermativo, come chiave d' accesso per laverita del soggetto: aLaBorde lafollia era assunta nella sua
“dimensione trascendentale” come ebbe adire, unavolta, il suo fondatore Jean Oury. Il che comporta un
radicale cambiamento di paradigma sia sul piano pratico che su quello teorico: la psicosi da fattore di
desoggettivazione si fa vettore di un processo di soggettivazione sui generis che |o psicoterapeuta deve saper



ascoltare e incentivare con appropriate metodologie di tipo comunitario, lapsicos s fachiave d accesso ala
veritadell’inconscio spodestando da questo ruolo la nevrosi, come erainvece nel freudismo ortodosso.

L’ esperienza | abordiana sembra anticipare la posteriore antipsichiatriaitaliana e inglese. In realtail rapporto
della psicoterapiaistituzional e francese con I’ antipsichiatria basagliana sara problematico. Ci sono molti
punti in comune, € vero. Ma a differenza dell’ antipsichiatria basagliana, la psicoterapia istituzionale non
mettera mai in questione il valore e la necessita dellaistituzione. Anzi larivendichera a condizione che
I"istituzione siain grado di riflettere criticamente su se stessa, mettendosi costantemente in questione,
praticando una sorta di incessante autocoscienza critica (questa era lafunzione dei seminari organizzati
settimanalmente da Guattari a La Borde: bisognava esplicitare, discutere, tematizzare, il rapporto dialettico
esistente traleistituzioni, tragli apparati, le procedure ei process di soggettivazione).

Nel 69 il militante Guattari rompe con il fronte strutturalista. E il suo addio alla ortodossa militanza lacaniana
e segnal’ esordio ufficiale della schizoanalisi. Lo strutturalismo, come € noto, dava all’ epocail suo aroma
specifico. Erail metodo di ogni scienza umana, dall’ antropologia alla psicoandlisi. 1| suo modello erala
linguistica. Il primato del significante eraiil suo slogan. Nella sua polemica con lo strutturalismo Guattari
riabilita una nozione controintuitiva, una nozione che sembra quasi un ferrovecchio del pensiero, un residuato
bellico della stagione del positivismo: lanozione di “macchina’. 1l soggetto — afferma Guattari — e una
macchina e non un effetto della struttura, o, per dirlain lacanese, che eralalingua condivisaalaBorde, il
soggetto non e un effetto del significante.

Ma cosa voleva dire Guattari macchinizzando il soggetto, contestando il primato del significante? Voleva
dire una cosa semplicissima: il soggetto non € un fatto, non € un fatto compiuto che si spiega a partire da altri
fatti (a partire dallatriangolazione edipica, ad esempio). Il soggetto & un processo (un processo sociael), il
soggetto si fa e non cessa di farsi, e facendosi non cessadi guastarsi: il soggetto € un atto, ed € precario
come tutti gli atti, imprevedibile come tutti gli atti. Macchina versus struttura significavaintrodurre la
singolarita, I’ evento, il tempo, lagenes, il cambiamento, la creazione, a cuore del soggetto. Significava
pensare un desiderio che non € mancanza, che non € ripetizione di uno schema, ma che é generativita,
creativita o, come si diranell’imminente Anti Edipo: € produzione di reale e non rappresentazione, “ fabbrica
enon teatro” . Gli schizo sono “macchine desideranti”.

Nella struttura degli strutturalisti tutto € gia dato, ogni posizione attuale € inscritta all’interno di un gioco di
differenze prestabilito (di opposizioni binarie), il movimento (e quindi il cambiamento) € solo apparente. La
macchina guattariana é invece la differenza che si sta tracciando e che, tracciandosi, genera un nuovo senso
che prima non ¢’ era. La macchina e |’ evento. Il Maggio ‘68 e stato allora una simile macchina desiderante
collettiva. La strutturadegli strutturalisti non poteva contemplare I’ evento. 11 che non significa per Guattari
abbandonare lanozione di struttura ma piegarla all’ esigenza dell’ evento. La struttura deve includere I’ evento
ma per farlo dovra sottoporsi alla prova dellarivoluzione, dovra accettare di cambiare incessantemente, come
se tutte leregole di un gioco dovessero essere riscritte ad ogni nuovo lancio di dadi (ecco perché alLaBorde
I"istituzione psichiatrica era sempre messa in questione dalla dimensione trascendentale dellafollia).

Proprio perché &€ una macchinail soggetto non € uno ma molti, il soggetto € una molteplicita. 1l delirio schizo
mostra come il soggetto sia una popolazione di voci, una polifonia, un uno che € molti e una molteplicita che
e una. C' e un concetto al quale Deleuze e Guattari tengono particolarmente: € quello di Concatenazione
collettiva di enunciazione. A dettadi entrambi € il frutto teorico piu notevole generatosi dal loro incontro.
Concatenazione collettiva di enunciazione e anche una buona descrizione di come € stata scritta Capitalismo



e schizofrenia, operaimmensa, inclassificabile, che non é assegnabile a nessuno dei due autori in particolare
nés deve allamediazione traleloro “posizioni” teoriche, mache sembrail prodotto di un lucidissimo delirio
di coppia. Concatenazone traduce, come pud, Agencement, che € una parola che in francese dice la
distribuzione, la sistemazione, la disposizione, la combinazione di parti in un insieme. Per comprendere il
senso di questa espressione bisognariferirlaall’ atto dell’ enunciazione. Essainfatti risponde alla domanda
“chi parla’ ? Una domanda evidentemente crucial e tanto per |0 psicoterapeuta che ascolta un delirio quanto
per il militante rivoluzionario che vuole capire qual €, in ultimaanalis, il soggetto di unatrasformazione
sociaein corso. Laschizoanalis scommette alora sul carattere collettivo, plurale, rizomatico, macchinico,
del soggetto della enunciazione, cioe del soggetto dell’ inconscio.

Nellastoriadi un individuo come in quella della societa non ¢’ € un soggetto ma ¢’ é un brusio anonimo, c’'e
un“gs” parla, ¢eun mormorioin cui si intramano mille voci. In ogni enunciato € all’ opera una
concatenazione enunciativa. Non esistono enunciati individuali, privati. E un mondo intero che prende la
parolain ogni atto enunciativo, un cosmos in divenire dai confini slabbrati, un cosmosin viadi costituzione e
sempre arischio di ricadere nel caos. Chaosmos (crasi di Caos e Cosmos) € un’ espressione joyciana
particolarmente amata da Guattari ed el titolo del suo ultimo testo pubblicato nel 1992. Ridurre |’inconscio
nell’ ambito angusto della triangolazione edipica, familizzarlo, assegnargli un papa e una mamma, come fala
psicoanalis standard, significa allora castrare questa potenza cosmogonica dell’ inconscio che il delirio schizo
invece manifesta. “L’inconscio nasce orfano” , grida Guattari, e solo dopo, per assoggettarlo, e articolato ad
un padre e ad una madre e confinato nel ripostiglio dell’ Edipo.

Non stupisce allora che I’ ultimo Guattari, poco primadi morire a La Borde, morte che lo colse dopo
I”ennesima riunione militante, abbia elaborato, utilizzando le categorie schizoanalitiche, una vera e propria
filosofia della natura, una “ecosofia’ come lachiamain Le tre ecologie del 1989. Nel 1992 Guattari capisce
che lanuova frontiera della rivoluzione passa attraverso |’ ecologia, perché il grande schizo, |o schizo di tutti
gli schizo, il grande orfano, quello che non potra mai essere normalizzato, non € nient’ altro che la natura
stessa, la natura colta nel suo aspetto “naturante”, nella sua potenza performativa che comprende in sé anche
guanto viene ascritto alla tecnica umana e che normalmente viene contrapposta ad essa. Lanaturaela
macchina, cioé quella vita vivente per laquale Felix Guattari non hamai cessato di militare.

Questo testo e stato letto da Rocco Ronchi il 30 Aprile del 2020 nel corso di una puntata della trasmissione
Wikiradio (a cura di Loredana Rotunno) dedicata a Felix Guattari. Ringraziamo Rai Radio 3 per averci
concesso il diritto a ripubblicarlo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




