
 

Cinque domande sullo scenario futuro 
Elena Pulcini, Vincenza Pellegrino
13 Maggio 2020

Con queste cinque domande ci prefiggiamo di individuare i nodi che la crisi sanitaria del Covid-19 con le
sue conseguenze ha provocato a livello mondiale, con l’idea che, come disse anni fa un economista
americano, la crisi, per quanto terribile, è un’occasione da non perdere.

 

Elena Pulcini, filosofa

 

1. Quali saranno a tuo parere i principali cambiamenti che la pandemia del coronavirus ha prodotto?
Provando a differenziare tra aspetti sociali, economici e culturali.

 

Abbiamo subìto uno shock che ci ha destituiti dalle nostre certezze e dai nostri privilegi consegnandoci a una
condizione di vulnerabilità radicale: radicale perché il vulnus, la ferita inflitta sulla parte di noi più esposta e
fragile, cioè il nostro corpo, si è allargata al nostro intero stile di vita costringendoci a un momento di arresto,
a disfarci rapidamente di tutti gli “ornamenti”, come direbbe Georg Simmel, di tutto il superfluo con cui da
consumisti seriali abbiamo agghindato le nostre vite, per concentrarci sullo stretto necessario. Lo shock
allora, con tutto il suo inevitabile carico di paura, è stato salutare: perché la paura, se reagisce a un vero
pericolo, funziona come la passione del limite, quella che risveglia la memoria della nostra vulnerabilità
umana troppo umana, e rompe il mito prometeico di una libertà e di un potere senza limiti. Abbiamo
imparato, sembra, ad apprezzare il silenzio e la solitudine dopo una lunga sbornia di esteriorità, ci siamo
addentrati nelle nostre regioni interiori per lo più sacrificate al nostro edonismo e a una coattiva passione
dell’apparire, abbiamo riscoperto l’esistenza dell’altro con uno stupore e perfino un’euforia non priva di
retorica, come sempre accade con il ritorno del rimosso. Ma ora la domanda è: quanto durerà questo
risveglio? Quanto resisterà ai colpi della dura necessità dell’economico e all’imperativo della crescita che ha
quasi subito ricominciato a esercitare la sua ineffabile tirannia su ogni nostro timido tentativo di provare a dar
vita a un arendtiano “nuovo inizio”? E soprattutto, fino a che punto saremo capaci di interrogarci sulle vere
cause di questa beffarda pandemia che ha reso schiavi soggetti abituati a pensarsi come sovrani? Perché è
questa la posta in gioco: capire che il covid-19 è figlio del nostro (di noi umani) distorto rapporto cartesiano
con la natura, l’effetto eloquente dell’inquinamento e delle polveri sottili che asfissiano le nostre città, la
conseguenza delle deforestazioni e violazioni dei polmoni verdi del nostro pianeta esposti a quel misterioso
spillover, quel salto di specie che ha reso il virus libero di vagare a piacimento per il mondo, rendendoci
vittime globali di un pipistrello. Siamo infatti nell’era paradossale dell’Antropocene: nella quale l’umanità è
il potente fattore prioritario che condiziona la natura e la vita sul globo terrestre e allo stesso tempo è la
vittima potenziale del suo stesso agire. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-4
https://d10.doppiozero.com/elena-pulcini-vincenza-pellegrino


2. Due questioni sono emerse con evidenza da questa crisi sanitaria: la globalizzazione economica e la
comunicazione planetaria; a tuo parere, anche se difficile fare previsioni, come cambieranno le cose?

 

La parola globalizzazione è entrata nel nostro lessico da molto tempo, diventando anche una parola quasi
quotidiana, mediatica, familiare. Eppure non credo che la maggior parte delle persone abbia davvero capito,
finora, di che si tratta. Globalizzazione è un concetto che allude in primo luogo a due aspetti essenziali:
l’interdipendenza delle vite e degli eventi e l’erosione dei confini territoriali, di cui siamo solo vagamente
consapevoli. È indubbio infatti che attraverso eventi simbolici come l’attacco terroristico alle Twin Towers
del 2001, o la crisi economico-finanziaria del 2008, abbiamo avuto la percezione di una interconnessione
globale e fatto esperienza di una inattesa vulnerabilità; ma è vero anche che non ne abbiamo tratto un vero
insegnamento, come auspicava tra gli altri Judith Butler nel suo Vite precarie. La risposta all’insicurezza
globale è stata piuttosto la regressione endogamica e aggressiva della politica (dei singoli Stati e della stessa
Europa al suo interno) sostenuta dal revival immunitario di cittadini sempre più motivati da passioni negative
come la paura persecutoria proiettata sull’altro, e il risentimento vendicativo che sfocia nella violenza.
Passioni ulteriormente alimentate dalla crisi migratoria, quale facile pretesto per la costruzione di capri
espiatori su cui legittimare la chiusura identitaria. Purtroppo la comunicazione globale consentita dalla rete,
che pure ha rivelato potenzialità preziose – dalla immediatezza delle informazioni al sostegno sia pure
“virtuale” delle relazioni affettive – ha mostrato anche il suo volto oscuro, non solo alimentando la
costruzione del nemico attraverso le famigerate fake news, ma rivelando la sua doppia e ambivalente struttura
di dominio e anarchia: da un lato il controllo verticale delle informazioni pilotate ad hoc dai grandi poteri,
dall’altro la dinamica anarchica del mercato delle opinioni che rimbalzano attraverso i social offuscando
pericolosamente la verità dei fatti. Eppure in questa forbice tra dominio e anarchico disordine, abbiamo visto
riaffacciarsi momenti corali e solidarietà artigianali, come i canti collettivi dai balconi, gli applausi a chi ci
cura, la spesa portata dai più giovani agli anziani del condominio. Un’àncora a cui è bene restare saldamente
legati.

 

3. Negli ultimi decenni si è parlato di ampiamento della crisi dei temi umanistici, dell’umanesimo
tradizionale, a vantaggio della tecnologia e della scienza come motori dello sviluppo e del
cambiamento. A tuo parere sarà ancora così o l’elemento umanistico, coi suoi valori, torna di
attualità? E di quale umanesimo si tratterà?

 

Se per umanesimo intendiamo genericamente, attingendo alle sue origini, un risveglio della cultura e delle
arti fondata sulla capacità dell’“uomo” di dare libero corso alle proprie qualità e alla propria creatività, non si
può non auspicarne un ritorno, soprattutto in un’epoca come la nostra in cui rischiamo di essere risucchiati
dalla tirannia di un potere tecnologico pervasivo, dai suoi algoritmi omologanti, dalla sua vocazione al
controllo totalizzante che, da affamato divoratore di big data, ci sottrae sempre più la libertà di decidere cosa
leggere, dove andare in vacanza, quale vestito comprare, prevenendo ogni nostro desiderio e orientando ogni
nostra scelta. Bisogna tuttavia fare attenzione perché in quanto illimitata fiducia nelle capacità e nelle
possibilità del soggetto umano, l’umanesimo rischia di cadere in quella che è forse la trappola più insidiosa
della nostra storia e della nostra cultura: vale a dire l’antropocentrismo, qualcosa che si afferma appunto
ancora prima della modernità, se già Montaigne nei suoi bellissimi Saggi ne denunciava la pretesa e
l’arroganza. Pretesa dell’uomo di essere il signore dell’universo, di poter sfruttare la natura ai suoi propri fini
e bisogni, dando per scontata una relazione gerarchica con il mondo vivente. C’è infatti l’antropocentrismo
alla radice del saccheggio delle risorse naturali e animali, dell’individualismo illimitato e dell’imperativo
della tecnica in virtù del quale ciò che si può fare si deve fare; una visione tanto più pericolosa quanto più
rivendica le virtù dell’umanesimo e di queste si fa velo. Bisogna allora tenerli accuratamente distinti per
accedere a un umanesimo, se vogliamo ancora chiamarlo così, che valorizzi le dimensioni rimosse



dell’umano – la vulnerabilità e l’empatia, la reciprocità e la cura – attraverso le quali è possibile ricostruire la
profonda alleanza con la natura e il mondo vivente. 

 

4. Uno dei temi discussi negli ultimi anni era quello della crisi delle élites tradizionali, quelle politiche
ed economiche. A tuo parere escono indebolite o rafforzate? E il sistema capitalistico, nelle sue
differenti forme, dagli Stati Uniti alla Cina, come esce da questa crisi sanitaria? Rafforzato o
indebolito?

 

La coazione alla crescita, all’espansione e all’innovazione, sempre più necessaria alla sopravvivenza stessa
del capitalismo, ha da tempo imposto una logica predatoria “neoliberista”, rispetto alla quale l’ottimismo di
Adam Smith e perfino il disincanto critico di Max Weber appaiono il lontano e utopico ricordo di una
stagione ancora fiduciosa in una possibile alleanza tra economia ed etica. Si ha la netta sensazione che mai
come ora sia in atto invece una scissione irreversibile; e che un manipolo di poche élites eserciti un dominio
senza ammortizzatori dietro le quinte di un set teatrale apparentemente democratico, tessendo i fili del nostro
futuro. Solo che si tratta di un dominio senza progetto e senza futuro, il cui unico scopo è appunto quello di
acquisire per non morire, di primeggiare per non fallire, di restare a galla per non affogare. Un dominio cieco
e irresponsabile che non riesce a farsi carico neppure delle prossime generazioni di figli e nipoti, e si serve di
politiche immunitarie o sovraniste (da America first a Prima gli italiani…), preoccupate solo di garantire la
coesione endogamica del proprio Stato territoriale con la quale sperano (o si illudono? o fingono?) di gestire i
rischi sempre più ingestibili di un modello di sviluppo che non riesce più a risolvere i problemi che esso
stesso crea. Il capitalismo, come ci ha spiegato di recente Jason Moore nel suo Antropocene o Capitalocene?,
non ha un regime ecologico, ma è un regime ecologico, cioè un modo specifico di organizzare la natura,
fondato sulla incessante subordinazione di quest’ultima alle necessità della produzione e all’accumulazione
di ricchezza. Ma il fatto è che questo bisogno illimitato di risorse e di crescita si infrange nella realtà di un
mondo con risorse limitate. Ancora una volta, dunque, la questione ecologica è cruciale se è vero, come
ipotizza Bruno Latour, che nell’accordo di Parigi del 2015 le élites che partecipano al vertice sul clima si
siano rese conto che il pianeta non sarebbe più stato in grado di sostenere le loro aspettative di sviluppo e di
vita, che non c’era più per tutti un luogo dove “atterrare”: e dunque l’unica possibilità era quella di mettersi
singolarmente al riparo, ponendo così fine ad ogni idea di un mondo condiviso e ad ogni sforzo collettivo di
responsabilità per il futuro.

 

http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=500&tipo=novita


 

5. La diseguaglianza sociale che è emersa anche in questo frangente critico è destinata a perpetuarsi
una volta terminata la crisi sanitaria o invece vedremo emergere dei cambiamenti sul piano economico
e sulla distribuzione della ricchezza?

 

Il capitalismo, come ci ha mostrato Thomas Piketty qualche anno fa (Il capitale nel XXI secolo),
confermando di fatto la denuncia prima rousseauiana e poi marxiana delle promesse non mantenute della
modernità, produce disuguaglianza: anzi, una molteplicità di forme di disuguaglianza che proliferano sempre
di più nello spazio globale. Era dunque inevitabile, come sempre accade quando esplode una crisi sociale,
che a pagare siano in primo luogo i soggetti svantaggiati: che si tratti dei paesi del Sud del mondo o dei
poveri di un paese ricco. Basti pensare agli effetti della quarantena: alcuni potevano permettersela, altri (i
senza casa, i precari, i disoccupati) no. Ma non solo. La pandemia ha infatti fatto emergere un’altra terribile
disuguaglianza: quella tra i (più) giovani e gli anziani, che sono diventati gli scarti, i déchets, per usare un
termine di Georges Bataille; quelli che, di fronte all’alternativa di una vita giovane da salvare vengono
necessariamente sacrificati. D’altra parte perché dovremmo stupirci? Il nostro mondo funziona attraverso la
produzione costante e sempre più massiccia di scarti, attraverso i quali definiamo ciò che all’opposto è utile,
funzionale, produttivo. Salvo poi, per una sorta di sarcastico contrappasso, essere invasi da una proliferazione
di scarti (le isole di plastica, l’immondizia che invade le città, i rifiuti tossici) che cerchiamo affannosamente
di ignorare o di spostare altrove ottenendo per lo più la loro moltiplicazione: perché gli scarti sono il risvolto
oscuro e putrido della benjaminiana fantasmagoria della merce, la verità nascosta e ormai endemica di un
mondo edificato sull’imperativo tirannico e abbagliante della produzione e del profitto. A questo imperativo
abbiamo sacrificato i nostri anziani, morti silenziosamente senza affetti e senza degna sepoltura, ormai ridotti
ad una categoria, inutile e superflua. Ma con loro abbiamo perso un pezzo della nostra storia, della nostra
identità, e soprattutto la memoria di un modo diverso di vivere da cui avremmo ancora molto da imparare:

https://www.ibs.it/capitale-nel-xxi-secolo-libro-thomas-piketty/e/9788845281945


come il fatto che gli scarti hanno un loro specifico e potenziale valore, che non è quello dell’utile e del
guadagno.

 

Vincenza Pellegrino, sociologa

 

1. Quali saranno a tuo parere i principali cambiamenti che la pandemia del coronavirus ha prodotto?
Provando a differenziare tra aspetti sociali, economici e culturali.

 

Mi vengono in mente diversi modi di rispondere alle domande sugli scenari futuri aperti dal corona virus.

Da un lato, potrei azzardare alcune ipotesi sulla effettiva evoluzione della società-mondo a partire dai
processi innestati dalla pandemia. Magari a tratti lo farò, ma in generale parlare di futuro come “fatto” (come
cose che effettivamente, probabilmente accadranno) mi interessa meno, scientificamente e politicamente. Mi
viene sempre la tentazione di sottrarmi a questo invito (di solito inizio a tergiversare con i ‘dipende’, a
chiedere precisazioni rispetto ‘a quale arco temporale’ ci si riferisce e così via), non per spocchia accademica,
credo, quanto piuttosto per non assumere gli elementi inerziali del sistema come referente privilegiato dei
miei discorsi (anche se capisco perché molti lo fanno).

Dall’altro lato, cosa che preferisco, potrei parlare del futuro non come fatto ma come “prodotto culturale”
legato alla pandemia, azzardare cioè l’ipotesi di una evoluzione in corso nell’immaginario delle persone
rispetto a ciò che si aspettano ora, dopo questo incredibile esercizio collettivo di dirottamento della storia.
Potrei parlare cioè di come la pandemia ha aperto spazi immaginari di futuro (su questa differenza mi
permetto di rimandare al mio Futuri possibili. Il domani per le scienze sociali di oggi, ombre corte, Verona
2019.  

Questo forse mi interessa di più, perché si tratta di discutere di futuro in termini di “bivi” che riusciamo a
decifrare ora, nuovamente, da questa inedita posizione, snodi di storia ri-aperti alla mente collettiva che ora
percepisce in modo nuovo la tensione tra possibilità e rischi, tra desideri e paure, e così via. Forse sono molte
di più le persone che in questo momento non danno per scontato quanto sarà, cosa a cui invece la retorica
realista del tardo-capitalismo di cui parla così bene Mark Fisher (Realismo capitalista, Produzioni Nero,
Roma 2018) ci aveva ormai piegato. 

Prendiamo ad esempio i materiali del laboratorio di sociologia culturale che sto facendo da un mese con un
centinaio di studenti universitari dell’Università di Parma, e che si chiama proprio “Fare Memoria Collettiva
del Virus” (si veda Maurice Halbwachs, I quadri sociali della memoria, Ipermedium 1997.) Il dolore della
costrizione a cui il virus è legato e il senso di morte che accompagna le giornate, convivono con un “certo
potenziale reattivo che si accende” – dice uno studente – “perché appunto il virus mostra che siamo capaci
di sconfiggere l’inerzia, si allarga la consapevolezza che dipende da noi forse, e inizio a chiedermi più
chiaramente cosa non volevo del vecchio mondo”.

Allora riprendo la domanda: ai loro occhi cosa cambierà davvero con la pandemia? Come inquadrano i
cambiamenti legati al corona virus? (è interessante se immaginiamo che questi giovani tra poco laureati sono
in qualche modo futura classe dirigente…) 

Socialmente parlando, ad esempio, gli studenti colgono cambiamenti legati al peso delle relazioni in Rete.
L’uso delle piattaforme digitali produce un certo spazio di libertà: svegliarsi tardi, rallentare, una minore
mobilità ed una esperienza profonda del non-produrre, “che è diverso dal non-fare” dice una studentessa, “è
un fiorire nei momenti di esistenza slegati dalla continua promozione di sé”. Dall’altro lato, sentono il rischio



di una conversione stabile (“io temo verrà l’università telematica”) che porti ulteriore frammentazione
sociale, distanziamento fisico, e anche una nuova sussunzione delle energie: “un conto è fare lezione in rete
con la fame di vedersi che abbiamo adesso, un conto sarebbe stare sempre connessi da una stanza con un
tele-casa-studio-lavoro nella vita frenetica di prima, il che significherebbe lavorare anche di notte e anche
nel bagno”.

Economicamente, “la crisi rischia di spalmare verso il basso il peso delle conseguenze” dice uno studente E
continua: “Io sono arrivato in Italia dall’Albania a 7 anni, ho studiato con i denti, non ho ‘casa’ da tanto.
Casa sono i genitori, la volontà, la strada. Se togli la strada e la piazza ad alcuni, gli togli tutto quanto li
mette nella stessa casa degli altri, come ad esempio per me era l’aula con i miei compagni di studio”. 

Culturalmente, paiono aprirsi fronti inediti di riflessione: “Ci eravamo dimenticati che le istituzioni
producono protezione reale”; “tutti parlano in tono eroico di professionisti che prima identificavano non
come ‘pubblici’ ma come ‘servizi’ e ora di nuovo sono ‘operatori pubblici’”; “non ci vuole una laurea in
scienze politiche per accorgersi che sarà più difficile ovunque nel mondo proporre ora lo smantellamento dei
sistemi sanitari: si apre una potenziale nuove fase di centralità del welfare, no?”.

Sono solo esempi, per dire che i futuri ri-aperti dal virus agli occhi dei giovani sono quelli di prima, solo più
evidenti e più disponibili al dibattito in forma di possibilità che abbiamo davanti, e questo è una importante
occasione, il fatto che più persone intendano in modo semplice e accessibile la storia non come un fatto ma
come un compito.

 

2. Due questioni sono emerse con evidenza da questa crisi sanitaria: la globalizzazione economica e la
comunicazione planetaria; a tuo parere, anche se difficile fare previsioni, come cambieranno le cose?

 

Ragiono ancora a partire dalla pratica riflessiva dei “bivi”. Questa che chiamiamo “crisi sanitaria” – che non
è propriamente sanitaria, credo, cioè non investe il sanitario, quanto il sociale in senso ampio, perché investe
la tenuta delle istituzioni, la fiducia reciproca, la capacità di redistribuire i costi, oltre ad implicare una
profonda innovazione del fare quotidiano, che tocca tutti (e lo dico per non far passare troppo facilmente
l’idea che il ‘sanitario’ sia un aspetto a sé e non un aspetto del sociale, o che alcuni stanno agendo mentre
altri attendono: la società non funziona così…) – comunque, questa crisi rispetto alla globalizzazione
economica credo comporterà sia l’accelerazione di alcuni processi precedenti (si arricchirà ancora di più chi
venderà ‘app’ per il controllo, chi organizzerà piattaforme digitali del lavoro, chi venderà oggetti utili al
distanziamento, e così via), quanto l’accelerazione di contro-tendenze già in atto (chiudendo molte attività, ne
apriranno di nuove che credo prevedranno più micro-mercati locali, produzioni a km zero, forme
mutualistiche e cooperative tra lavoratori che comportano minori intermediazioni, gestione di spazi di lavoro
comuni e spazi di autoformazione e così via). Sono bivi appunto: tendenze opposte entrambe favorite dalla
crisi, il cui esito dipenderà ancora una volta dai discorsi che sapremo fare, dal basso e sapranno dall’alto, e
maturare intanto. 

Certo, non nego che alcune tendenze siano quasi inevitabili: la comunicazione planetaria aumenterà in
ampiezza e profondità (le piattaforme si moltiplicano, gli utenti aumentano ogni giorno). Ma dove questo
conduca è aperto: ancora una volta, se “l’esperienza di morte così comune che è riuscita a circolare è come
se avesse iniziato un’epoca globale di appartenenza unica ora più sentita”, come dice uno studente del
laboratorio, d’altro canto “la richiesta di notizie reciproche aumenta la comparazione continua e rafforza il
controllo”, per citare un’altra studentessa.  

 

Non processi lineari, quindi, ma tendenze opposte con-presenti, da immaginare in lotta, per discuterne.



 

3. Negli ultimi decenni si è parlato di ampiamento della crisi dei temi umanistici, dell’umanesimo
tradizionale, a vantaggio della tecnologia e della scienza come motori dello sviluppo e del
cambiamento. A tuo parere sarà ancora così o l’elemento umanistico, coi suoi valori, torna di
attualità? E di quale umanesimo si tratterà?

 

Qui torno all’esperienza degli ultimi giorni come docente universitaria. Da un lato, mi chiedono di registrare
alcune lezioni e di metterle sui siti a disposizione degli studenti: prodotti ‘stoccati’ in luoghi deserti che spero
davvero non divengano la scusa per intendere le lezioni come ‘oggetti’, o i programmi come ripetizioni di
sequenze fisse. Dall’altro lato, sperimento lezioni in streaming che mostrano elementi interessanti: gli
studenti, con la possibilità di non misurarsi reciprocamente rispetto ai canoni di bellezza che rendono
ossessiva la paura di esporsi, parlano e discutono di più, a schermi disattivati imparano quasi a confliggere
durante le lezioni, ed io mi scopro contenta. 

Insomma, credo che se questi giorni ci consegnano una Scuola o una Università telematiche, sarà davvero un
passo irreversibile in direzione opposta al neo-umanesimo a cui molti di noi stavano pensando in termini di
maggiore capacità di governo delle tecnologie, capacità di ri-condurle fuori dai meccanismi del misurare e
del produrre ricchezza. E tuttavia, in questa fase le tecnologie mostrano un potenziale nuovo e diverso
nell’aiutare le persone, de-comprimere i tempi, diminuire gli spostamenti e la frenesia delle giornate. 

 

Ora credo si tratti in questo passaggio di esplicitare con più forza a quali relazioni sociali, educative, affettive
tendiamo proponendo l’uso di tecnologia ai giovani. O per dirla più aulicamente si tratta di ripoliticizzare il
nostro linguaggio\pensiero rispetto alle funzioni che svolgiamo, per impedire che si vada più rapidamente
verso cose che non volevamo neanche prima, in nome dell’emergenza. 

 

4. Uno dei temi discussi negli ultimi anni era quello della crisi delle élites tradizionali, quelle politiche
ed economiche. A tuo parere escono indebolite o rafforzate? E il sistema capitalistico, nelle sue
differenti forme, dagli Stati Uniti alla Cina, come esce da questa crisi sanitaria? Rafforzato o
indebolito?

 

Domanda difficile, perché il nesso tra élite e capitalismo credo sia complesso e ambivalente. Mi spiego
meglio: se le élite politiche nazionali europee, ad esempio, mostreranno nei prossimi mesi la tenuta della
volontà di sostegno ai sistemi di welfare, se continuano a contrapporsi in qualche modo alle priorità imposte
da chi tutela gli interessi finanziari, e così via, possono uscirne rafforzate in chiave politica locale, e questo
può rendere più significativo il ruolo dello Stato nei confronti degli interessi dei capitali transnazionali (per
semplificare molto, può indebolire alcuni automatismi e servilismi politici che hanno caratterizzato le fasi
espansive del tardo-capitalismo o neoliberismo che dir si voglia). 

Ma questo atteggiamento può portare a una sorta di ‘rilancio simbolico’ del livello nazionale che poi non
aiuta le alleanze politiche più vaste di cui a mio avviso abbiamo bisogno proprio per contenere il potere della
classe economica egemonica a livello globale, può togliere impulso al passaggio storico verso il superamento
delle retoriche nazionaliste (tutto questo contare i ‘propri’ morti e i ‘propri’ contagi per nazionalità, ad
esempio, è inquietante). 



Gli ingredienti in campo si intravedono, quindi, ma è difficile capire come si combineranno tra loro per
quantità e quindi con quale esito. 

 

Io azzardo nel dire che la pandemia in sé è un’occasione per maturare la direzione verso quella ‘Repubblica
Universale’ di cui parlava già Victor Hugo – tra i tanti – a fine ‘800: forme di governo locale connesse tra
loro e non competitive. Ma molto dipende appunto da come gestiremo il discorso tutti noi nei prossimi
immediati tempi, da se e come dismetteremo questo pensar per nazionalità, regioni, province, insomma se e
come dismetteremo questo persistente ‘profiling’ che va ben oltre la pragmatica organizzativa e non aiuta a
pensare un mondo migliore ‘dopo’.

 

5. La diseguaglianza sociale che è emersa anche in questo frangente critico è destinata a perpetuarsi
una volta terminata la crisi sanitaria o invece vedremo emergere dei cambiamenti sul piano economico
e sulla distribuzione della ricchezza?

 

Beh, qui mi verrebbe da dire che la diseguaglianza sociale è una componente ineludibile delle società, uno
degli elementi più plastici della storia, e quindi, sì, è destinata a perpetuarsi ‘dopo’, appartiene al mondo che
ereditiamo ma che noi stessi reiteriamo spesso senza accorgercene (il continuo profiling dei gruppi sociali di
cui ho parlato poco prima ne è un esempio). 

Rispetto a questa crisi credo che, da un lato, le classi sociali subalterne pagheranno più duramente
l’esperienza della pandemia: “io resto a casa” è un’espressione sensata solo per chi ha la casa, per chi ha una
stanza, per chi ha un pc personale; tutti vengono colpevolizzati se escono ma molti non sono nelle condizioni
nemmeno di obbedire. Sto seguendo progetti che riguardano richiedenti asilo ‘diniegati’ (che non hanno
diritto a nessun aiuto), persone senza fissa dimora, persone che abitano in nuclei dove vi sono uomini
violenti. L’epidemia per loro sarà ammalante di più e in modo diverso che per tutti gli altri.  

Dall’altro lato, il ceto medio che già impoveriva pagherà maggiormente il prezzo del ‘dopo’. Partite iva,
precari cognitivi, ma anche artigiani e così via: si allargano ora le platee di quelli che – avendo dovuto
interrompere la folle corsa quotidiana a cui li portava il bisogno di mille lavori poco pagati per arrivare a fine
mese – si troveranno con meno contatti e completamente a terra. 

A mio avviso, questo “rendersi evidenti” di alcune forme di sfruttamento ormai insostenibili anche ‘prima’
della pandemia, potrebbe essere un’occasione se si assumerà più seriamente l’idea – che a tratti spunta nel
dibattito di questi giorni – di politiche a sostegno del reddito di base e incondizionate – o comunque politiche
che assumono più esplicitamente il fatto che non avere un salario sufficiente oggi non è questione di colpa o
di mancanza di formazione o di mancanza in genere, ma è questione di deregolamentazione del lavoro e del
salario. 

Ma potrebbe anche essere un vero disastro, se, in nome della restaurazione di un rendimento prefissato, la
politica colpevolizzasse ancora una volta coloro che non stanno al passo. Se così fosse, dopo questa
pandemia, si aprirebbe credo una stagione di conflitti sociali durissimi. 

 

Leggi anche:

Walter Siti, Matteo Meschiari, Francesco Guala, Cinque domande sullo scenario futuro (I)

https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro


Francesca Rigotti, Davide Sisto, Luigi Zoja, Cinque domande sullo scenario futuro (II)

Nus, Nicole Janigro, Gustavo Pietropolli Charmet, Cinque domande sullo scenario futuro (III)

Andrea Tagliapietra, Paolo Jedlowski, Franco D’Intino, Cinque domande sullo scenario futuro (IV)

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-0
https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-2
https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-3
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

