
 

Serge Latouche, Come reincantare il mondo 
Michela Dall'Aglio
11 Maggio 2020

In quanti modi e da quante voci dobbiamo ancora sentirci dire che stiamo percorrendo una strada sbagliata
che non porterà a niente di buono? I profeti, specie quelli che annunciano sventura se non si cambia rotta,
hanno fatto tutti una brutta fine. È molto più piacevole seguire le sirene del buon umore che con i loro canti
fascinosi e confortanti ci distraggono e ci trattengono ad ascoltarle, dimentichi della nave, del mare
burrascoso, di dove volevamo andare. Cassandra non piace a nessuno, però dice la verità. Come i bambini,
ottusi e ignavi, di cui si è detto "Vi abbiamo suonato il flauto e non avete ballato, abbiamo cantato un
lamento e non avete pianto" (Lc 7, 32), ascoltiamo scienziati, filosofi, papi che ci chiedono di aprire gli
occhi, di cambiare mentalità, di fare scelte diverse da quelle che abbiamo fatto finora, più generose,
innovative, audaci. Ma restiamo chiusi e fermi in un immobilismo inspiegabile e incosciente, per caparbia
volontà di non cambiare o, forse più spesso, per rassegnazione. È curioso vedere quanto siamo creativi
nell'inventare di tutto, e quanto invece sembra ci manchi la fantasia nel mettere in atto dei cambiamenti per
un sistema che scricchiola sempre di più, e da sempre più parti. Forse è la determinazione a mancarci, forse
ancora non riusciamo a credere davvero che sia necessario farlo. Cambiare il mondo non è facile, non si può
negarlo; e certo non si può cambiarlo dall'oggi al domani. L'immenso transatlantico su cui abitiamo non
riesce a spostarsi velocemente, però deve scegliere una nuova rotta e lentamente, progressivamente ma
decisamente seguirla. Dovremmo muoverci così se non vogliamo schiantarci contro rocce che chiunque non
sia cieco riesce già a vedere all'orizzonte. Sempre più voci, specie di questi tempi, si alzano per cercare di
soverchiare il canto delle sirene; voci più simili a quelle dei profeti, che mentre annunciano una minaccia
indicano anche una via per evitarla, che non a quelle di desolate Cassandre le quali vedono il baratro ma
nessuna via alternativa. C'è sempre una via, e se non è davanti a noi, vuol dire che bisogna girarsi e tornare
un po' indietro. 

 

L'economista e filosofo francese Serge Latouche, autore di molti libri sul tema della decrescita o, come
preferisce definirla, della "acrescita", presentando recentemente il suo ultimo libro La decrescita e il sacro
(Bollati e Boringhieri), ha spiegato che con la parola decrescita, che per alcuni suona come una bestemmia e
per altri come un'utopia, vuole indicare l'unica strada rimasta percorribile, per quanto sconosciuta, verso il
futuro. Si tratta, spiega, di uno slogan per affermare la volontà di cambiare il sistema economico, non di
mandarlo in blocco. Esprime il desiderio di inventare una via alternativa, un cambiamento del modo di
produrre e di consumare, ma anche di pensare e immaginare il sistema capitalistico. In questo libro – un
pamphlet piuttosto che un saggio – Latouche istituisce una relazione tra il sacro e la decrescita che parte in
negativo: contro la religione dell'economicismo e dello sviluppo propugna una forma laica di ateismo. Però,
come vedremo, ciò comporterà una sorta di sacralizzazione del loro contrario, ovvero della decrescita.  

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/serge-latouche-come-reincantare-il-mondo
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio




 

Non c'è dubbio che il mondo di oggi, afferma Latouche, abbia fondato una nuova religione laica, intesa come
“insieme di credenze condivise che legano una determinata comunità", incentrata su una fede assoluta
nell'econonomia e nella crescita illimitata. Una religione, prosegue, che si è dimostrata ingannevole, perché
da tempo è evidente come una crescita senza limiti sia impossibile mantenendo al contempo un equilibrio
internazionale, limitando le sperequazioni tra i popoli e i ceti sociali che spingerebbero le ineguaglianze fino
all'estremo e finirebbero col distruggere la Terra stessa. Questa perniciosa e falsa religione, secondo
Latouche, si combatte contrapponendole una nuova forma di ateismo che, prima di tutto, neghi il dogma
dell'economia come dato di fatto appartenente alla natura – dunque transculturale, coesistente all'umanità e
inalterabile – e il suo corollario fondamentale che afferma la crescita senza limiti. Per questo motivo, dopo
avere svelato attraverso quali meccanismi si è arrivati alla sacralizzazione del sistema economico capitalista
(sui quali non ci soffermiamo in quanto sono sostanzialmenti gli stessi individuati da Luigino Bruni nel suo
saggio Il capitalismo e il sacro del quale abbiamo trattato su queste pagine recentemente e a cui rimando chi
ne voglia sapere di più), Serge Latouche, che definisce se stesso "un obiettore di crescita", considera un
compito fondamentale procedere con decisione alla desacralizzazione dell'economicismo e del progressismo,
ovvero delle due teorie che mettono al centro di tutto l'economia e il progresso.

 

In Come reincantare il mondo. La decrescita e il sacro l'autore ha raccolto alcuni articoli pubblicati negli
ultimi anni su diverse riviste, da qui il suo tono giornalistico, a tratti quasi troppo polemico, che lo fa
rientrare, come abbiamo detto, più nella categoria del pamphlet che del saggio. L'argomentazione, infatti, qui
cede il passo alla volontà di esporre vivacemente, talvolta ad effetto, le proprie tesi. Nella prima parte,
l'autore racconta come è avvenuta la sacralizzazione dell'economia, come è nata la fede nella mano invisibile
del mercato e come "l'economia, il progresso, la crescita e lo sviluppo" siano assurte a leggi di natura. A tale
proposito Latouche applica la sagace osservazione di Marc Twain "quando si ha un martello in testa si tende
a vedere tutti i problemi in forma di chiodi" agli uomini e donne di oggi i quali "hanno sicuramente un
martello nella testa che si chiama economia, e d'incanto tutti i problemi vengono visti come problemi
economici". Non c'è e non si può nemmeno immaginare un mondo in cui l'economia abbia un peso diverso,
sarebbe come pensare a un mondo contro natura.  Il cuore del sistema capitalista, la divinità contemporanea
al cui culto nessuno oserebbe sottrarsi, è il mito del progresso, capace di accendere la fantasia al punto da
mettere in moto, a sua volta, le divinità ancillari: tecnica ed economia. Tutto ciò alimenta la pericolosa
illusione di un "accrescimento indefinito … possibile e praticabile" e che, in quanto miglioramento, questo
sia una buona cosa. Il mito dell'abbondanza, riducendo tutto a quantità di Pil, fa scomparire la nozione di
progresso materiale distinto da progresso morale, cosicché alla fine "il bello, il buono e il bene si fondono
nell'utile", inteso non tanto nel senso di ciò che serve, ma nel senso monetario di guadagno economico. Ecco
dunque completato il processo mentale attraverso cui "la crescita è diventata sacra e l'economia la nostra
religione".

 

Nella seconda parte del pamphlet, Latouche riprende una durissima critica all'enciclica di Benedetto XVI,
Caritas in veritate. Accostando l'atteggiamento del pontefice a quello dell'Inquisizione che utilizzava la
tortura raccomandando "che sia fatta senza odio" e a fin di bene, accusa di ipocrisia la Chiesa sintetizzando
con superficialità: "l'economizzazione del mondo dunque può essere realizzata nel segno della carità. È la
grande riconciliazione tra Dio e Mammona". Basta leggere l'enciclica per capire quanto sia scorretto
liquidarla così sommariamente. Tutt'altro tono usa Latouche commentando l'enciclica di Francesco, Laudato
si', "enciclica francescana (e gesuitica)" che dice di avere affrontato inizialmente con scetticismo senza
tuttavia esserne rimasto deluso. Nonostante tutti i limiti connessi al fatto di essere un Papa e un gesuita –
"Francesco rimane molto gesuita", sostiene – riconosce che la "considerazione dell'ambiente e l'assunzione
decisa dei problemi ecologici segnano un cambiamento radicale nell'atteggiamento della Chiesa di Roma", e
che "in Laudato si' c'è una visione esatta della crisi ecologica, una diagnosi lucida della situazione, un'analisi

https://www.doppiozero.com/materiali/il-capitalismo-e-il-sacro
https://www.doppiozero.com/materiali/il-capitalismo-e-il-sacro


approfondita delle sue cause, un'indicazione dei responsabili e una proposta di rimedi".

 

Infine, Latouche pone un'ultima questione: se progressismo ed economicismo sono una religione, per
liberarsene occorre un nuovo ateismo. O, come risulterà alla fine del discorso, una nuova religione che
conservi il senso del sacro, ma sia priva di divinità. Infatti "la principale difficoltà di realizzare il progetto di
una società della decrescita non può essere risolta con l'argomentazione, per quanto convincente possa
essere"; non basta che la gente sappia e capisca che le risorse del pianeta non sono inesauribili, e non è
sufficiente neppure riconoscere teoricamente l'inaccettabilità della sperequazione tra i tenori di vita delle
diverse parti del mondo. Insomma, siccome l'uomo è fatto di passioni e desideri, l'intelligenza non basta a
convincerlo alla rinuncia. Alla "religione della crescita" bisogna opporsi con "una sorta di conversione di
massa". Ma a cosa? Storicamente ogni tentativo di contrapporre alla religione teista una alternativa laica è
fallito, spiega Latouche, perché "il cemento delle convinzioni condivise non è sufficiente a colmare le crepe
dovute alle rivalità personali, i conflitti di genere o i conflitti generazionali. Le esperienze che durano più a
lungo … hanno una dimensione quasi religiosa". Dobbiamo allora combattere la religione della crescita con
un'altra religione? Abbiamo bisogno di sostituire alla fede nell'economia, al culto del denaro, al rituale dei
consumi, altri riti, altre favole e nuovi miti, magari tornare ad adorare la natura, come stanno facendo alcuni
movimenti, si domanda Latouche? E risponde di sì: dovremmo sacralizzare la natura però senza attribuirle
alcun carattere soprannaturale.

 

Tuttavia, precisa, e questa volta è lui ad essere piuttosto gesuitico, "non rifiutiamo di unire l'azione di chi
crede nel cielo a quella di chi non ci crede". E la sua risposta francamente non è all'altezza dei problemi
messi in campo, forse perché temi di questa portata non si prestano a essere affrontati in articoli di giornali i
quali non consentono l'approfondimento che la loro serietà richiede. Ma in questo caso, la mancaza di
profondità nell'argomentazione finisce per alimentare la superficialità e i luoghi comuni, senza aiutare la
comprensione delle questioni e la possibilità di trovare soluzioni praticabili ai problemi. Il pamphlet di
Latouche, tuttavia, li mette chiaramente in evidenza e non può lasciare indifferenti. E già questo non è poco.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





