
 

Cinque domande sullo scenario futuro 
Andrea Tagliapietra, Paolo Jedlowski, Franco D’Intino
6 Maggio 2020

Con queste cinque domande ci prefiggiamo di individuare i nodi che la crisi sanitaria del Covid-19 con le
sue conseguenze ha provocato a livello mondiale, con l’idea che, come disse anni fa un economista
americano, la crisi, per quanto terribile, è un’occasione da non perdere.

 

Andrea Tagliapietra, filosofo

 

1. Quali saranno a tuo parere i principali cambiamenti che la pandemia del coronavirus ha prodotto?
Provando a differenziare tra aspetti sociali, economici e culturali.

 

La catastrofe che stiamo vivendo è nuova ed è la prima, forse, di uno nuovo tipo di eventi catastrofici, per cui
varrebbe la pena ricordare ciò che scriveva, giusto quarant’anni fa, Maurice Blanchot: “il disastro rovina tutto
lasciando tutto immutato”. Questa catastrofe non è puntuale come un terremoto, un’alluvione, un incidente
nucleare o una guerra. Si tratta di eventi che possono essere interpretati con gradi di responsabilità umana
diversi e che lasciano danni immani, ma da cui appunto è possibile ripartire, avviando, pur con tutte le
contraddizioni e le sofferenze che storicamente si registrano dopo gli eventi catastrofici, la ricostruzione e la
successiva normalizzazione. Qui il disastro non è prima, né dopo. È durante: il sole continua a splendere sulle
città e sulle campagne intatte, il mare è invogliante come in ogni tiepida giornata di primavera. Le merci
stanno là, ci attendono avvolte nella loro seducente aspettativa, come la distesa di automobili fiammanti nei
parchi di smistamento dei nodi ferroviari. Eppure il disastro non è passato, ma è presente e futuro. La ripresa,
anzi, è un atto che sottolineerà la continuità del disastro, la sua capillarità analitica. Il lutto da elaborare non è
del passato, ma del futuro prossimo, di un certo futuro, di un pezzo di futuro – breve o lungo non ci è dato
ancora di sapere – che improvvisamente non c’è più. Scopriremo così che è più facile elaborare il lutto del
passato che quello del futuro.

Nei giorni di quarantena scenari grotteschi, che forse non si realizzeranno proprio così – almeno speriamo –
ma che sono stati immaginati, ipotizzano un mondo di barriere di plastica trasparente, di facce dimezzate
dalle mascherine 24/7, di turni e orari differenziati (senza la riduzione del lavoro che ormai le tecnologie
consentirebbero), di segregazionismo generazionale e biologico, di misurazioni compulsive della
temperatura, di tamponi, di prelievi sanguigni, di applicazioni informatiche per tracciare gli spostamenti, di
ossessioni pubbliche e private. Altro che la più o meno comoda estensione della continuità domestica della
quarantena in cui, secondo le colorite narrazioni mediatiche, si cucinano ricette elaborate e si canta sui
balconi. Parlare di fase 2 inganna l’impazienza collettiva, fornisce una via di fuga che non  comprende che,
per convivere con il virus, ci vorrà una grande pazienza. Dovremo tenere a bada il nano della teologia che si
nasconde nell’automa della scacchiera e che promette, dai tempi dell’abate Gioacchino, la fase 3 della
liberazione finale, ma anche del Reich millenario del folle imbianchino. Invece non ci sono fasi, ma solo un
perfezionamento del disastro che, a differenza della pandemia propriamente detta, che ha colpito e ancora

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-3
https://d10.doppiozero.com/andrea-tagliapietra-paolo-jedlowski-franco-dintino


colpirà dolorosamente singole vittime esposte per un tempo non ancora quantificabile, riguarda e riguarderà
tutti per un tempo altrettanto non prevedibile (almeno fino all’arrivo di un vaccino o di una terapia efficace),
in cui saremo pervasi non solo dalla paura (soprattutto se dovessero esserci altre ondate epidemiche), ma dal
malinconico struggimento per il futuro perduto e da furiosi rigurgiti di rabbia.

Non si tratta della crisi economica, perché quella fa parte dei dispositivi del sistema economico in cui già
siamo immersi, da tempo. Aumenteranno i poveri, i ricchi diventeranno ancora più ricchi, la classe media si
assottiglierà, il cinismo degli individui e dei capi politici diventerà più sincero e sfrontato. Quali novità?
Sono solo, semmai, l’accelerazione di processi in corso. Ma è questa crisi del futuro la questione nuova con
cui dovremo misurarci e che potrebbe avere conseguenze imprevedibili. Le elenco in forma positiva, come
risorse, riservandomi di distribuirle nelle successive domande a mia disposizione: 1. Il ritorno dell’attenzione
e la riscoperta dell’esperienza; 2. Il richiamo positivo alla biologia come ciò che è comune e insieme diverso
per ciascuno (la “nuda vita” come risorsa rivoluzionaria); 3. La percezione collettiva dei limiti della scienza
e l’impossibilità di trattarla come discorso di ultima istanza; 4. La trasformazione profonda della
globalizzazione (l’intensificazione della rete, la riscossa dei luoghi e la fine della retorica dello spazio
illimitato come attraversamento).

 

2. Due questioni sono emerse con evidenza da questa crisi sanitaria: la globalizzazione economica e la
comunicazione planetaria; a tuo parere, anche se è difficile fare previsioni, come cambieranno le cose? 

 

Sviluppo per primo, allora, il punto 4. L’evento della pandemia ha inchiodato per settimane, se non per mesi,
le persone nei propri domicili, limitandone gli spostamenti. Quando questi saranno possibili si prefigurano
pratiche che renderanno assai meno irriflesso, futile e inconsapevole il muoversi sia a corto che a lungo
raggio. Meno attraversamenti individuali, comunque, sono facilmente prevedibili. I non-luoghi infatti,
emblemi della globalizzazione (aereoporti, stazioni, trasporti, aree sempre più vaste delle città moderne,
ecc.), sono, al tempo della pandemia, al vertice dell’insicurezza percepita e probabilmente anche reale. Il
problema dei pendolari potrebbe avere nelle differenziazioni e, sarebbe auspicabile, nelle riduzioni degli orari
di lavoro e scolastici una soluzione effettivamente antisistemica. Contemporaneamente, però, la rete, là dove
c’è e funziona, ha fatto il suo dovere, ha prodotto prossimità, per quanto schermate e distanziate,
inimmaginabili in precedenza. Mi viene in mente quanto scriveva Italo Valent sull’espressione prendere le
distanze: un ossimoro eloquente, “giacché la distanza vi appare come il risultato di un gesto di
avvicinamento, di un movimento di appropriazione”. Internet diverrà sempre più il vero motore della
globalizzazione e dell’interconnessione planetaria. Siamo stati indotti a usare le piattaforme di
videoconferenza e abbiamo scoperto che molti incontri che ci richiedevano migliaia di chilometri, notti
d’albergo e orari contingentati si possono fare con facilità, restituendoci tempo rubato. C’erano già prima, ma
oggi un’altra inerzia, diversa da quella che ci spingeva a preferire gli attraversamenti, ci incoraggia a
imparare qualcosa di nuovo stando fermi, rilocalizzandoci, e ciò non è male (“buono per te, buono per il
pianeta”, verrebbe da dire, citando un vecchio slogan pubblicitario). Per esempio ha mostrato potenzialità che
in altri tempi difficilmente avremmo accettato la telemedicina, non solo per l’emergenza, come si è fatto in
Francia e in Germania, riducendo le ospedalizzazioni e curando i malati sin dall’inizio a casa, senza aspettare
la fase critica, ma per un nuovo rapporto di vicinanza capillare e quotidiana fra il medico curante e il
paziente.

Credo che i riti del consumo come quelli del turismo, culturale e non, richiedano “spensieratezza” e comfort,
che non sembrano poter rimanere tali negli scenari della ripresa così come ci vengono prospettati. È quindi
prevedibile una forte contrazione dei consumi, almeno di alcuni settori, ma anche una loro focalizzazione
consapevole o compensativa, che potrebbe mutarsi nel tempo in una nuova ponderata risorsa. Non credo che
dipenda dalla pandemia il fatto che se qualcuno cerca qualcosa di difficile reperimento lo trova in rete e non
nei centri commerciali o anche nei centri cittadini, dove da tempo si concentrano i negozi in franchising, con



sempre gli stessi prodotti che si sia a Parigi o a Cancun. Al di là della battuta di quel facondo politico toscano
che ha suggerito di aprirle per prime, chi va a cercare oggi un libro in libreria e non lo ordina su internet e
magari finisce per trovarlo in qualche libreria antiquaria online, anche se è fuori catalogo?  Chissà poi se
questo, a livello delle forniture dei beni, si tradurrà in una rilocalizzazione e ridistribuzione territoriale delle
attività produttive e in una riduzione degli sbilanci commerciali fra gli stati che avrebbe l’effetto positivo di
limitare i massicci spostamenti di merci e l’inquinamento che ne consegue. Se così fosse, come fece il
giovane Kant alle prese con il terremoto di Lisbona del 1755, ci metteremmo a magnificare gli effetti benefici
della catastrofe.

 

3. Negli ultimi decenni si è parlato ampiamente della crisi dei temi umanistici, dell’umanesimo
tradizionale, a vantaggio della tecnologia e della scienza come motori dello sviluppo e del
cambiamento. A tuo parere sarà ancora così o l’elemento umanistico, coi suoi valori, torna di
attualità? E di quale umanesimo si tratterà?

 

Qui siamo al punto 3., ma anche, in parte al punto 1. del nostro elenco. La scienza o, per meglio dire le
scienze fanno il loro lavoro all’interno delle ipotesi immaginative di una cultura, ma non sono, di per sé,
“cultura”. Non si tratta di un loro “limite”, ma del loro funzionamento di forme simboliche. Di conseguenza,
spetta ad altri discorsi, i discorsi di ultima istanza come li ho chiamati, di immaginare il senso della vita
individuale e collettiva, di prospettare e di discutere strategie, di fare politica, di inventare e di creare pratiche
e prodotti con cui vivere. Certo, tenendo conto del fallibile cammino delle scienze come scuola di modestia
antropologica (in questo senso non c’è nulla di più “umanistico” delle scienze). La scienza non sa mai
“tutto”, non può sapere tutto. Il limite è iscritto nella prassi della sua forma di conoscenza, che procede per
congetture e confutazioni, piuttosto che nell’efficacia dei risultati. L’idea che il sapere scientifico possa
risolvere i problemi a comando, premendo un pulsante, magari aumentando esponenzialmente i
finanziamenti della ricerca - con l’efficienza, quindi, di un dispositivo tecnico ad incremento quantitativo -, è
illusoria e, non troppo nascostamente, parareligiosa. Mi pare, invece, che la pandemia, riportandoci ed
esponendoci all’attenzione e alla pazienza anche nei minimi gesti della quotidianità, nell’accorgersi
dell’esistenza degli altri (non solo per averne paura, s’intende), spalanchi un orizzonte per riappropriarci
dell’esperienza, là dove sta la radice del senso e là dove convergono, con le scienze, gli insegnamenti delle
arti, i referti delle poesie antiche e moderne, gli incerti saperi delle letterature di ogni latitudine. Insomma, là
dove ci riconosciamo, anche a millenni di distanza, come animali simbolici e compagni di specie. Eccoci
nella nuda vita del corpo di Ettore, sottratto alle lacrime di Priamo dietro al carro di Achille, in analogia con
quei corpi dei defunti per il coronavirus, privati della pietas e sottratti al conforto dei dolenti.

 

4. Uno dei temi discussi negli ultimi anni era quello della crisi delle élites tradizionali, quelle politiche
ed economiche. A tuo parere escono indebolite o rafforzate? E il sistema capitalistico, nelle sue
differenti forme, dagli Stati Uniti alla Cina, come esce da questa crisi sanitaria? Rafforzato o
indebolito?

 

In tutti questi processi geopolitici è probabile che la crisi sanitaria agisca come acceleratore. La pandemia ha
fatto vedere su scala circoscritta e insieme temporalmente condensata l’inadeguatezza del sistema politico e
del sistema economico rispetto alle esigenze di salute del pianeta, non solo della sua popolazione umana. Qui
la crisi sanitaria non è che un’emergenza, forse provvidenziale se porterà giudizio, della crisi ecologica
globale. Del resto, sembrano esservi evidenze di un intreccio fra pandemia e catastrofe ambientale nelle
convergenze fra tassi di inquinamento locali, virulenza e letalità dell’epidemia. Inoltre, sia che il virus abbia



avuto origine in un mercato di animali macellati sul posto, sia che provenga, come nelle ipotesi più
inquietanti e complottiste, da una  “fuga di laboratorio”, si tratta di due modi emblematici del trattamento
alienato della “nostra” animalità. Ecco il significato di contraddizione e il valore eversivo della “nuda vita”
(il punto 2. del nostro elenco). La biologia è un limite, ma anche una risorsa, perché restituisce un punto
d’appoggio, un punto archimedico per la critica della religione del consumo, della prestazione e della
produttività. Inoltre non è legata al valore “umanistico” dei soggetti e allo spontaneismo, solo in apparenza
liberovolente, ma assolutamente condizionato e indefinitamente condizionabile, degli individui. Qualcuno si
chiedeva, in un saggio arguto, “che cosa si prova ad essere un pipistrello?” Ebbene oggi ne abbiamo fatto un
esperimento di massa e forse guarderemo ai pipistrelli con più rispetto, mettendo la nostra nuda vita a
confronto con la loro, in un’ipotesi immaginativa crudelmente rivoluzionaria.

 

5. La diseguaglianza sociale che è emersa anche in questo frangente critico è destinata a perpetuarsi
una volta terminata la crisi sanitaria o invece vedremo emergere dei cambiamenti sul piano economico
e sulla distribuzione della ricchezza?

 

Dipenderà da quanto durerà la crisi sanitaria propriamente detta, di cui evidentemente la quarantena e i picchi
di mortalità sono stati soltanto la parte “spettacolare”. Più tempo durerà, più sarà difficile non cambiare.
Dipenderà poi da come impiegheremo le risorse positive offerteci da quest’evento, che oggi ci appare senza
dubbio epocale, per trasformare a fondo i meccanismi del sistema politico-sociale e della nostra stessa vita.
Altrimenti anche tutte le sofferenze e tutti i dolori prodotti da questa pandemia andranno ad aggiungersi,
come brevi postille, al folto capitolo del passato non risarcito.

 

Paolo Jedlowski, sociologo

 

1. Quali saranno a tuo parere i principali cambiamenti che la pandemia del coronavirus ha prodotto?
Provando a differenziare tra aspetti sociali, economici e culturali.

 

Che cosa sta cambiando? Molto, per tutti, non per tutti allo stesso modo. La società è differenziata e questo
conta. 

L’emergenza sanitaria ha travolto medici e infermieri; ha sconvolto ogni routine degli amministratori. A chi
lavora nella scuola ha reso le cose difficili, ma ha cambiato meno. Per chi ha un’attività commerciale o una
fabbrica, è un disastro (tranne in certi settori, circoscritti). Per chi ha bimbi piccoli a casa è un pandemonio
domestico; per chi ha parenti anziani è impotenza e preoccupazione. Per chi è disabile o di disabili si occupa
è un incubo. Per chi non ha una casa è una bocca aperta sgomentata. 

Certo, per tutti la vita quotidiana si è modificata. All’improvviso, in modi radicali. Conviviamo con nuovi
limiti, inediti. Non si esce di casa (o poco, con regole severe). Ci manca il camminare, ma mancano infinite
altre cose, tutto ciò che si dice completando il verbo “andare a…”. Si scardinano abitudini (anche cose
banali: a me manca il caffè al bar, per dire). E siamo “sospesi”: ogni appuntamento, tutto ciò che in genere ci
riempie l’agenda, è procrastinato, va a data da definirsi, e chissà se si farà, e poi come… Sapevamo che la
modernità è un tempo di incertezza, ma non immaginavamo fin dove l’incertezza può arrivare.



Ci sono differenze, ma per tutti c’è anche una sensazione inusuale, forte, quella di essere tutti nello stesso
tempo. Reciprocamente contemporanei (non in astratto: ciò che avviene intorno incide direttamente sulle vite
di ciascuno). 

Che conseguenze avrà questa esperienza? Difficile dirlo. Forse qualcosa impareremo. Una consapevolezza
diversa di cosa vuol dire “limite” ad esempio. E molti significati nuovi dell’espressione “è possibile…”. 

 

 

2. Due questioni sono emerse con evidenza da questa crisi sanitaria: la globalizzazione economica e la
comunicazione planetaria; a tuo parere, anche se è difficile fare previsioni, come cambieranno le cose? 

 

La globalizzazione è responsabile di alcune delle caratteristiche specifiche di questa situazione: la velocità di
diffusione del contagio è figlia della mobilità contemporanea; la conoscenza pressoché istantanea della stessa
diffusione lo è delle nostre possibilità di comunicazione. Difficile dire cosa resterà dell’assetto politico-
economico globale odierno: le misure contro il contagio comportano una recrudescenza dei confini, e chi ama
i confini potrebbe avvantaggiarsene nel prossimo futuro. Quanto alla comunicazione, una cosa mi ha colpito:
in questo momento agli “odiatori” della Rete si presta pochissima attenzione; probabilmente continuano a
esserci ma non fanno notizia. Il bisogno di informazione e la voglia di manifestare e di ricevere solidarietà la
vincono. Certo, c’è chi rema in un’altra direzione. Trump, per dire, continua a disinformare e la sua retorica
continua a essere anti-solidale; il suo problema è additare sempre capri espiatori a cui addossare “colpe”.
Uomini come lui continueranno a farlo. Qualunque cosa accada, temo. 

 



3. Negli ultimi decenni si è parlato ampiamente della crisi dei temi umanistici, dell’umanesimo
tradizionale, a vantaggio della tecnologia e della scienza come motori dello sviluppo e del
cambiamento. A tuo parere sarà ancora così o l’elemento umanistico, coi suoi valori, torna di
attualità? E di quale umanesimo si tratterà?

 

Il virus Covid-19 è letale. Porta cioè alla morte. Non sempre per fortuna, e speriamo in vaccini utili e
disponibili a breve. Ma la questione della morte c’è. La morte è umana (ci appartiene in quanto esseri
viventi). Contiamo i morti. È da qui che partirei per parlare di “umanesimo”.

Ricordo, una decina di giorni fa, un’immagine che mi colpì: camion dell’esercito portavano bare, in fila
indiana, a Bergamo. Nessuno accompagnava il corteo, i morti erano lasciati soli. E soli i parenti, gli amici,
impossibilitati a salutarli, a esprimere il cordoglio. L’immagine mi colpì ma non ci stetti a pensare.
Comparve nei sogni. Sognai di un amico perso qualche anno fa, per me un morto “insepolto”, nel senso che
non avevo potuto essere al suo funerale. Nelle notti successive sognai ancora dei morti, fino a un ultimo
sogno in cui uno di loro si rivolgeva a me che volevo andare a una certa isola: “L’isola c’è, ma tu non devi
andarci!”. Certo, nell’isola dei morti non voglio andare, agisco per proteggermi dal contagio, mi difendo, e
ciò è vitale. Ma alla morte devo pensare, mi hanno detto i sogni. È di questo che si tratta e far finta di niente
non vale. Il confronto con la morte è un tratto umano. Lo è la sepoltura (gli altri animali non la fanno).
Questo è per me umanesimo: è essere consapevoli della natura umana e saperla rivestire con riti, metafore,
pensieri. No, non scompare con questa crisi. E non ha nulla a che fare con le tecnologie, con le quali deve
convivere comunque. Se dimentichiamo di essere umani non possiamo addossarne la responsabilità alla
tecnica.  

Una postilla. Una delle deficienze dell’umanesimo moderno-occidentale è consistita, oltre che nel suo
evidente eurocentrismo, nel suo antropo-centrismo. Ma essere umani non vuol dire ergersi al centro della
natura: se mai, significa comprendere il posto che abbiamo al suo interno. A questo proposito riscontro
qualche cosa di interessante, persino positivo in questa pur durissima occasione: agli animali in questi giorni
siamo più sensibili. “Sai in questa strada ora sono usciti i gatti, senza le macchine sono i padroni eh” mi dice
un’amica al telefono. Altri mi nominano scoiattoli, topi, rondoni. Vedo sui giornali foto di oche sulle strisce
pedonali. E una donna mi scrive: “In fondo è consolante no? Se anche scompariamo, la vita continua in altre
specie”.

 

4. Uno dei temi discussi negli ultimi anni era quello della crisi delle élites tradizionali, quelle politiche
ed economiche. A tuo parere escono indebolite o rafforzate? E il sistema capitalistico, nelle sue
differenti forme, dagli Stati Uniti alla Cina, come esce da questa crisi sanitaria? Rafforzato o
indebolito?

 

Il ricambio delle élite (o a volte il loro mancato ricambio) è un elemento ricorrente e fondamentale della
storia. Lo è anche il cambio dei rapporti di forza tra aree del mondo, fra Paesi. Non sono esperto in questioni
geopolitiche. Mi interessa la cultura. Qui vedo oggi un rinnovo del prestigio della scienza, e non mi spiace.
Più difficile il ruolo degli intellettuali, di chi studia scienze umane: da tempo messo in crisi da nuove élite
della comunicazione e da una certa decadenza del prestigio delle istituzioni culturali. Costante invece il
rispetto per chi sa scrivere racconti: la narrativa serve quasi come il pane. Anche i poeti, per quanto non
diventino mai ricchi, vengono ascoltati: perché ci danno parole, immagini, metafore. Con quali metafore
interpretare la situazione in cui ora stiamo? Un amico mi risponde: siamo nel ventre di una balena, siamo
Giona.

 



5. La diseguaglianza sociale che è emersa anche in questo frangente critico è destinata a perpetuarsi
una volta terminata la crisi sanitaria o invece vedremo emergere dei cambiamenti sul piano economico
e sulla distribuzione della ricchezza?

 

Il contagio è per sua natura “democratico”, colpisce a prescindere dal censo. Ma le disuguaglianze sociali
continuano a contare. Prima ancora che le disuguaglianze, in verità contano differenze di altro tipo (vi ho
accennato sopra: mestieri, età, forme dell’abitare; e dovrei aggiungere collocazione geografica). Ma le
differenze sociali si intersecano con la disuguaglianza: patrimonio e reddito (per quantità e per fonte)
determinano come sopravvivi: dicono su quali risorse puoi contare, a che servizi accedere; determinano di
quanto spazio disponi e di che qualità; influiscono sulla tua disponibilità di strumenti per lavorare e per
comunicare on line. Anche le differenze di capitale culturale contano: non tutti hanno uguali capacità di usare
internet; non tutti hanno le stesse risorse simboliche per far fronte al disorientamento.

La disuguaglianza aumenterà? Certo ci saranno imprese che da tutto ciò usciranno più forti: quelle che si
occupano di infrastrutture telematiche, di hardware e software per lavoro e comunicazione; le industrie
farmaceutiche. Altre falliranno. Chi oggi ha un lavoro precario rischia molto. È possibile che si
restringeranno ancora i ceti medi, nerbo della società novecentesca. Qui il ruolo che assumerà la politica è
decisivo: se all’uscita da questa situazione aumenterà la percezione di disuguaglianze si genereranno tensioni
sociali incontenibili, che potranno essere sfruttate da élite spregiudicate per favorire progetti autoritari.

Ma se ci si arrischia in previsioni non bisogna mai dimenticare di affiancarvi le aspirazioni. Puoi aspirare
anche a ciò che non è probabile, e l’aspirazione rende meno lontano l’improbabile. La partita culturale del
prossimo futuro sarà su questo: come sapremo elaborare ciò che ci sta accadendo e formulare le nostre nuove
aspirazioni. 

 

Franco D’Intino, critico

 

1. Quali saranno a tuo parere i principali cambiamenti che la pandemia del coronavirus ha prodotto?
Provando a differenziare tra aspetti sociali, economici e culturali.

 

Il cambiamento principale mi sembra la percezione diffusa che le persone dipendono sempre più dalla
tecnologia; e la percezione speculare che la tecnologia può risolvere alcuni problemi solo complicandone
molti altri, e allontanando l’umano da radici antropologiche antiche e ancora resistenti, e da valori e costumi
tradizionali: un’aporia deprimente. La malattia diventa parte di un sistema globale scientifico-tecnologico-
economico troppo complesso per essere addirittura pensato; inoltre, i modi più efficaci di gestione sono
imperscrutabili e fuori dal controllo dell’opinione pubblica (ammesso che esista ancora).

 

2. Due questioni sono emerse con evidenza da questa crisi sanitaria: la globalizzazione economica e la
comunicazione planetaria; a tuo parere, anche se è difficile fare previsioni, come cambieranno le cose? 

 

Non credo che la globalizzazione rallenterà il suo percorso, soprattutto quella economico-finanziaria; e così
la comunicazione, che viaggia su supporti digitali. Semmai subirà un arresto (non so quanto temporaneo) al



livello più basso delle persone comuni.

 

3. Negli ultimi decenni si è parlato ampiamente della crisi dei temi umanistici, dell’umanesimo
tradizionale, a vantaggio della tecnologia e della scienza come motori dello sviluppo e del
cambiamento. A tuo parere sarà ancora così o l’elemento umanistico, coi suoi valori, torna di
attualità? E di quale umanesimo si tratterà?

 

Finché non saremo mutati radicalmente, per es. in semi-cyborg, si sentirà il bisogno di tornare a una
centralità dell’“umano”, ma come dice Anders, l’uomo è antiquato: i processi tecnologici (e quelli derivati)
vanno per la loro strada. L’apologo goethiano/marxiano dell’apprendista stregone (aggiornato a nuovi
scenari) non ha perso smalto, e non c’è disagio né “riflessione” che tenga. Se posso permettermi di citare un
pensiero scritto esattamente 200 anni fa da Leopardi (1820), “Non abbiamo ancora esempio nelle passate età,
dei progressi di un incivilimento smisurato, e di uno snaturamento senza limiti. Ma se non torneremo
indietro, i nostri discendenti lasceranno questo esempio ai loro posteri, se avranno posteri”. Voleva dire,
naturalmente, che non torneremo indietro, e tutto lascia pensare che sarà così. È scontato, e me ne dispiace,
ma Blade Runner, o forse addirittura La strada di Cormac McCarthy sono una buona approssimazione di
quel che ci aspetta.

 

4. Uno dei temi discussi negli ultimi anni era quello della crisi delle élites tradizionali, quelle politiche
ed economiche. A tuo parere escono indebolite o rafforzate? E il sistema capitalistico, nelle sue
differenti forme, dagli Stati Uniti alla Cina, come esce da questa crisi sanitaria? Rafforzato o
indebolito?

 

Mi pare che il sistema capitalistico non solo non soffra, ma viva di queste crisi, e vi si adatta benissimo,
trasformandosi. Siamo noi che ci adattiamo più lentamente. Quanto alle élites, resteranno forse solo quelle
legate al mondo economico-finanziario, sempre più occulte e meno controllabili. Posso citare ancora
Leopardi di 200 anni fa? “Ma ora che il potere è ridotto in pochissimi, si vedono gli avvenimenti e non si
sanno i motivi, e il mondo è come quelle macchine che si muovono per molle occulte, o quelle statue fatte
camminare da persone nascostevi dentro”.

 

5. La diseguaglianza sociale che è emersa anche in questo frangente critico è destinata a perpetuarsi
una volta terminata la crisi sanitaria o invece vedremo emergere dei cambiamenti sul piano economico
e sulla distribuzione della ricchezza?

 

Anche su questo punto purtroppo non vedo luce: è probabile che sarà più difficile vivere bene
semplicemente: le esigenze aumentano in modo esponenziale e sono già beni preziosi anche le risorse più
normali (per esempio acqua e aria pulite). Difficile pensare a una distribuzione più equa per miliardi di
persone.

 



Leggi anche:

Walter Siti, Matteo Meschiari, Francesco Guala, Cinque domande sullo scenario futuro (I)

Francesca Rigotti, Davide Sisto, Luigi Zoja, Cinque domande sullo scenario futuro (II)

Nus, Nicole Janigro, Gustavo Pietropolli Charmet, Cinque domande sullo scenario futuro (III)

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro
https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-0
https://www.doppiozero.com/materiali/cinque-domande-sullo-scenario-futuro-2
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

