
 

Lo scambio e il dono 
Vanni Codeluppi
23 Giugno 2020

L’atto di donare degli oggetti ad altre persone svolgeva un ruolo fondamentale all’interno delle società
primitive e continua a svolgerlo anche nelle società contemporanee. In molti settori merceologici, infatti,
l’acquisto di un oggetto per regalarlo a qualcuno allo scopo di rafforzare la propria relazione con esso
rappresenta una delle principali motivazioni che orientano i comportamenti delle persone. Per comprendere il
ruolo sociale svolto dal dono, le riflessioni ancora oggi più interessanti sono quelle sviluppate quasi un secolo
fa dall’antropologo francese Marcel Mauss. Questi è partito dalle ricerche di uno dei maestri della sociologia
e cioè Émile Durkheim, il quale, dopo aver studiato i comportamenti delle tribù aborigene dell’Australia e di
altre società primitive, è giunto alla conclusione che le società producono in continuazione delle forme
simboliche utilizzate dagli individui per attribuire al mondo sociale in cui vivono dei significati e un
determinato ordine. Gli scambi di doni contribuiscono a questa produzione di forme simboliche, come ha
messo in evidenza Mauss, nipote dello stesso Durkheim, nel 1923-24, sulla prestigiosa rivista L’Année
Sociologique, all’interno del suo Saggio sul dono. Forma e motivo dello scambio nelle società arcaiche,
pubblicato in forma di volume in Italia dall’editore Einaudi con una introduzione di Marco Aime. 

 

In tale saggio, Mauss, ha messo in evidenza come nelle società primitive lo scambio di beni si configurasse
come uno scambio simbolico, in quanto esprimeva con chiarezza i sentimenti e le relazioni che legano tra
loro gli esseri umani. Ciò era apparso evidente a Mauss attraverso l’analisi dell’utilizzo che veniva fatto dei
doni in alcune situazioni sociali fortemente ritualizzate. Come ad esempio nel potlatch, un banchetto-festa
che veniva organizzato da alcune tribù del Nord-Ovest americano e nel quale ciascun capo-tribù sfidava gli
invitati donando loro cibo e oggetti preziosi per dimostrare di essere più ricco e potente. Spesso arrivava
anche a distruggere o bruciare tutte le ricchezze possedute. Attraverso il potlatch, dunque, gli oggetti donati o
distrutti diventavano dei simboli del valore sociale, del prestigio e del potere e stabilivano o confermavano le
gerarchie esistenti a livello sociale. Impiegando lo scambio di doni, le tribù potevano concludere scambi
commerciali o stringere alleanze, ma potevano anche arrivare a sfidarsi reciprocamente.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/lo-scambio-e-il-dono
https://d10.doppiozero.com/vanni-codeluppi


 

Mauss ha definito gli scambi di doni come «fenomeni sociali totali», in quanto sono in grado di assumere la
forma di scambi apparentemente liberi di oggetti, ma in realtà sono caratterizzati da un forte senso di



obbligatorietà interindividuale. Il concetto di hau, o «spirito delle cose», gli ha consentito di spiegare tale
fenomeno. Ha trovato infatti che presso le tribù Maori esisteva una particolare categoria di beni: i tonga (idoli
sacri, stuoie, talismani, tesori, ecc.), che venivano tramandati di generazione in generazione ed erano
profondamente legati alla tribù, alla famiglia e al proprietario, tanto da essere animati dal loro stesso hau,
ovvero dalla loro forza spirituale. I Maori pensavano che gli oggetti donati possedessero una parte dell’anima
del donatore (lo hau appunto) e che, di conseguenza, fosse necessario contraccambiarli per fare ritornare tale
anima al suo legittimo proprietario, così come era necessario accettarli quando li si riceveva. Lo scambio di
doni comprende pertanto secondo Mauss tre obblighi fondamentali: donare, ricevere e ricambiare. Ostacolare
tali obblighi è considerato un rifiuto di instaurare uno scambio sociale, un gesto pericoloso equivalente a una
vera e propria dichiarazione di guerra. 

 

In sintesi, si può sostenere che l’aspetto fondamentale dell’analisi sviluppata da Mauss risiede nell’idea che
attraverso lo scambio di doni si rafforzano e intensificano le relazioni che uniscono gli individui e perciò si
crea la società. E dunque che il sistema sociale ha un bisogno vitale di continuare a contare sulla forza del
simbolico, su quell’anima segreta che accomuna le persone e gli oggetti. 

Mauss ha anche tentato di mettere a confronto il dono con lo scambio di tipo commerciale, affermando che il
dono assume la forma di uno «scambio commerciale differito nel tempo». Riteneva, infatti, che tra i due tipi
di scambio le differenze fossero minime, sebbene riconoscesse che lo scambio commerciale è caratterizzato
da un certo grado di incertezza, in quanto il donatore non ha mai la sicurezza di essere ricambiato. Ma ciò che
è importante è che per Mauss nelle società contemporanee, dove prevale una logica mercantile e utilitaristica,
i principi del dono non sono scomparsi. Si sono invece trasformati e sono sopravvissuti in forme di diversa
natura: la solidarietà, la carità, il sistema previdenziale dello Stato, ecc. 

 

Gli antropologi venuti in seguito hanno solitamente confermato la validità delle idee espresse da Mauss. Fa
eccezione probabilmente soltanto Georges Bataille, il quale ha rifiutato nel volume La parte maledetta di
considerare come una componente del dono quella obbligatorietà sociale che ricopre invece un ruolo
fondamentale nell’analisi che è stata svolta da Mauss. Per Bataille, cioè, il dono non dev’essere
necessariamente ricambiato, in quanto è da considerare come uno spreco e una dépense. A suo avviso, infatti,
va enfatizzata la natura eccessiva e gratuita del dono, considerandola strettamente legata a quell’intrinseca
necessità di distruggere e sperperare che caratterizza generalmente la produzione all’interno del sistema
capitalistico. Bataille era mosso però soprattutto dall’obiettivo di sviluppare una critica del capitalismo e ha
trascurato perciò quella potente funzione simbolica che viene svolta dagli scambi di doni all’interno dei
sistemi sociali. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





