DOPPIOZERO

M anierismo e Umanesimo

Alessandro Bosco
30 Aprile 2020

Manierismo e Umanesimo. C’é un filo sottile che nell’ ultimo saggio di Massimo Cacciari (La mente inquieta.
Saggio sull’ umanesimo, Einaudi 2019 di cui su doppiozero hariferito Francesco Bellusci) lega questi due
termini all’ apparenza opposti. Opposti perché allabase ¢’ e quasi sempre un’ equazione molto semplice,
ovvero, |'identificazione di Rinascimento e classicismo, qualsiasi formadi classicismo essendo per
definizione I’ esatta negazione del manierismo. Ammesso dunque che si voglia stabilire, per quanto
implicitamente, un legame tra manierismo e umanesimo, € da quella fatale equazione che bisogna partire. E
dali parte, infatti, Cacciari. Gli umanisti non furono dunque i grandi riscopritori dei classici? Certamente, a
patto perd di intendersi su quel termine: “classico”. Di intendersi per non intenderlo, il classico, nel senso
della pienezza, dell’ armonia, dell’ organicita e, insomma, dell’ uomo come centro e misura dell’ universo.
Perché cosi lo intesero, invece, sul finire dell’ Ottocento, una serie di autorevoli filosofi, filologi, storici

dell’ arte e della letteratura facendone il perno e la sostanza del cosiddetto Humanismus.

Contro questa conformazione discorsiva s scaglio, agli inizi degli anni Sessanta e con particolare lucidit,
Michel Foucault: «L’eredita pit pesante che ci derivadal XIX secolo — e di cui sarebbe oradi sharazzarci — e
I’'umanesimo [L’ héritage le plus pesant qui nous vient du XIXe siécle —et dont il est grand temps de nous
débarasser —, ¢’ est I’ humanisme]», avevatuonato. E con lui, e primadi lui, erano stati gli Heidegger, i Lévi-
Strauss e viadicendo. Del resto come dar loro torto dopo la catastrofe europeain cui era sfociato quell’ ideale
della Bildung umanistica sulla via che dalla Germania guglielmina conduceva a Reich di Hitler? E invece
avevano torto. E avevano torto nel momento in cui finivano per gettare vial’ acqua sporca col bambino
dentro. I| modo in cui avvenivatale liquidazione, infatti, non faceva che ratificare I’idea di umanesimo
esattamente nei termini dell’ Humani smus, senza cioé minimamente distinguere tra questo prodotto del XIX
secolo e quello straordinario fermento intellettuale che segno I’ Italia del Quattrocento.

Di fronte a questa fatal e sovrapposizione Cacciari rivendica, appunto, la necessita di tenere nettamente
distinti I"'Humanismus, in quanto costruzione discorsiva fondamental mente tardo-ottocentesca,

dall’ Umanesimo storico. Di quest’ ultimo, infatti, Cacciari — attraverso la lettura dei testi del Petrarca,

dell’ Alberti, del Valla, del Machiavelli, di Pico, di Ficino e viadicendo — ci fornisce unavisione che intende
scardinare la prospettiva dell’ Humanismus, per proporci invece un Umanesimo letto, sullasciadi Eugenio
Garin, come «eta di crisi, eta assiale, in cui il pensiero si fa cosciente dellafine di un Ordine e del compito di
definirne un altro, drammaticamente oscillante tra memoria e oscuri presagi, crudo scetticismo e audaci idee
di riforma. E possibile che Cacciari cada qui nello stesso “errore” che egli rinfaccia aquei filosofi idealisti
tardo-ottocenteschi colpevoli di aver considerato laletturadei testi rinascimentali in funzione della propria
«posizione teoreticax». Tuttavia, lavisione filosofica dell’ Umanesimo proposta da Cacciari fornisce, amio
giudizio, degli strumenti euristici piu plausibili e convincenti rispetto a quelli fino ad oggi elaborati dai
paladini del cosiddetto “postumano”.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/manierismo-e-umanesimo
https://d10.doppiozero.com/alessandro-bosco
https://www.doppiozero.com/materiali/lumanesimo-secondo-massimo-cacciari

Quale umanesimo, dungue, oltre I’ irricevibile Humanismus? Un Umanesimo inteso in quanto «eta della
crisi», appunto, che si muove sulla soglia che separail sentimento della «fine di un Ordine» e il «compito di
definirne un atro». E di definirlo sullabase di uno spietato realismo antropologico che rifugge siadal
pessimismo assoluto, siadall’ adulazione dell’ umana virtt. Nessun uomo da salvare al centro, anzi, lalettura
del testi antichi conduce, secondo Cacciari, i grandi pensatori del Rinascimento alla consapevolezza della
«drammatica complessita» e della profonda «miseria» dell’ uomo disperso a margini del cosmo. Un filo
invisibile sembraalloralegare Alberti e Leopardi, in uno dei passi piu intensi e illuminanti del libro di
Cacciari: «l| disincanto che svelle dalle radici, come in Machiavelli [...], ogni possibile finalismo
antropocentrico, che abbatte ogni boria o presunzione, hain se stesso, tuttavia, il contraccolpo. Un’amicizia
stellare lega Alberti aLeopardi anche in questo: quando ti sembradi esser giunto al fondo del pessimismo,
proprio aquel punto devi scavare ancora; alloraforse vedrai fiorirela Ginestra. Non si tratta di immaginare
utopi sticamente un “uomo nuovo”, madi comprendere come da una stessa linfa possano maturare
contrapposte possibilité». 1| drammadell’ uomo del Rinascimento consiste allora nel suo essere «una summa
di opposti», natura eminentemente anti-dialettica, fascio di dissonanze inconciliabili. Altro che armonica
pienezza.

Daqui, aben guardare, deriva unaformadi esistenzaimprontata a un sostanziale manierismo, termine che
Cacciari non usamai, ma che e nelle cose, e che vainteso come un «Existieren als Maske», per dirlacon
Binswanger. Maal contrario di quel che affermala Daseinsanalyse, nel quadro descritto da Cacciari la
maschera non é affatto unaformadi esistenza mancata (come si intitola, appunto, il celebre saggio dello
psichiatra svizzero tradotto da Enrico Filippini nel 1964) poiché qui I’ atteggiamento manieristanon stain
relazione a nessun mito della “Eigentlichkeit”, a nessuna metafora della pienezza, a nessuna necessita del
verweilen. L’ esistenza risoltain maschera € invece la forma necessaria dell’ uomo che fondail proprio esserci



nell’inalienabile inquietudine che gli deriva dal «tremendo» dono dellalibertd, dall’ essere libero da qualsiasi
fine predeterminato dell’ esistenza: «L’esserci umano», scrive Cacciari, «& un puramente possibile; libertain
lui non significa che pura apertura all’ essere-possibile. Non ha certa sede[...] non possiede un volto proprio
né unafiguradefinita. A suo arbitrio sceglieil proprio aspetto. [...] Camaeonte|’uomo, [...] in perenne
metamorfosi; plastes et fictor di se stesso. Che € come dire: simulatore e dissimulatore». Quest’immagine
dell’uomo implical’instabilita, I'incostanza eil dissolversi di chi non hamai quiete, daun lato, e la capacita
di costruire, di organizzare, di dare forma alla propria esistenza, dall’ altro. Dissolvenza e ri-figurazione.
Entrambe sono immagini dellafinzione, del fingere come essenza stessa del vivere, qualita che
«logicamente» nega all’ uomo «qualsias sua centralitanell’ ordine[...] che sembraregnare nel cosmo.

Proprio in quanto costante processo di distruzione e ri-creazione, di dissolvenza e rimaterializzazione,

I’ esserci, come certa arte d’ avanguardia, € un interrogativo e un’ interrogazione continua, un compito
inesauribile, «un perenne esperimento» sospeso trail perdersi nel nulla e la necessita di manifestarsi come
presenza, di presentificarsi. E qui, ame pare, lariflessione di Cacciari finisce alora per incontrare, in certo
modo, il pensiero dell’ ultimo De Martino, e in particolare la suanozione di «ethos del trascendimento».

L’ esserci per I’ autore della Fine del mondo (opera rimasta incompiuta, pubblicata postuma presso Einaudi
nel 1977 eriproposta nel 2002 per la curadi Clara Gallini e adesso, come su queste pagine hagiariferito
Pietro Pascarelli, in un’ edizione totalmente nuova per i tipi del medesimo editore e lacuradi Giordana
Charuty, Daniel Fabre e Marcello Massenzio) non € un’ entita assoluta o metafisica, ma e sempre reata
immanente, storicamente e culturalmente determinata. Proprio questa condizione implica per I’ esserci il
pericolo di non darsi mai come presenza, di dissolversi nella situazione senzarisolverlain vaore.

L’ esserci € sempre «essere per il valore (per |a comunicazione, per I’ intersoggettivo, per |’ universalizzazione,
per I’ innesto concreto operativo nella societa e nella storia)». E nel vaore che I’ essere diventa presenza nel
mondo, il valore & laforma della presentificazione dell’ essere oltre a quale ¢’ @ solo il non-essere. E proprio
questo alorail rischio che corre la presenza dell’ esserci, «il rischio di restar prigioniera della situazione, di
non deciderla, di non andar oltre di essa, di non trascenderla, di non emergere da essa come energia morale di
valorizzazione intersoggettiva, di comunicazione universalizzante» (cioe estetica). |l pericolo, in atre parole,
e quello di «rifiutareil divenire come campo del progettabile e il fare come potenza progettante». Se dunque
I’esserci si fonda sull’ «ethos del trascendimento» inteso in quanto «energia oltrepassante le situazioni»,
tuttaviarecain sé costantemente il pericolo del crollo di tale ethos sicché la cultura umana finisce per
configurarsi come una costante «lotta contro la tentazione del nulla che vulneraiil dover essere per il valore».

I modello umanistico proposto da Cacciari, I’'uomo simulatore e dissimulatore, che & maschera oppure non €,
checrollato il vecchio ordine si trova davanti al compito di doverne progettare uno nuovo, puo essere definito
proprio in quanto necessita di rinnovare costantemente il movimento verso il valore di fronte al pericolo di
svanire nel nulla. Cio che questa prospettiva esclude e propriamente la possibilita di un «trascendimento
ultimo e definitivo». L’ inquietudine, il drammadell’ uomo si fonda proprio in questo suo stato di perenne e
insanabile precarieta, in questa sua miseria che lo obbliga ad assumere volti sempre nuovi, di risolversi in

un’ eterna finzione. «L’ umanita», scriveva De Martino, «é ethos che si cerca, e appunto perché ethos (dover
essere dellavitaper il valore, per I intersoggettivo, per il comunicabile) si cerca senzatrovarsi mai unavolta
per sempre.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.doppiozero.com/materiali/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://www.doppiozero.com/materiali/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Inquieta
Saggio sull’Umanesimo




