
 

Manierismo e Umanesimo 
Alessandro Bosco
30 Aprile 2020

Manierismo e Umanesimo. C’è un filo sottile che nell’ultimo saggio di Massimo Cacciari (La mente inquieta.
Saggio sull’umanesimo, Einaudi 2019 di cui su doppiozero ha riferito Francesco Bellusci) lega questi due
termini all’apparenza opposti. Opposti perché alla base c’è quasi sempre un’equazione molto semplice,
ovvero, l’identificazione di Rinascimento e classicismo, qualsiasi forma di classicismo essendo per
definizione l’esatta negazione del manierismo. Ammesso dunque che si voglia stabilire, per quanto
implicitamente, un legame tra manierismo e umanesimo, è da quella fatale equazione che bisogna partire. E
da lì parte, infatti, Cacciari. Gli umanisti non furono dunque i grandi riscopritori dei classici? Certamente, a
patto però di intendersi su quel termine: “classico”. Di intendersi per non intenderlo, il classico, nel senso
della pienezza, dell’armonia, dell’organicità e, insomma, dell’uomo come centro e misura dell’universo.
Perché così lo intesero, invece, sul finire dell’Ottocento, una serie di autorevoli filosofi, filologi, storici
dell’arte e della letteratura facendone il perno e la sostanza del cosiddetto Humanismus.

 

Contro questa conformazione discorsiva si scagliò, agli inizi degli anni Sessanta e con particolare lucidità,
Michel Foucault: «L’eredità più pesante che ci deriva dal XIX secolo – e di cui sarebbe ora di sbarazzarci – è
l’umanesimo [L’héritage le plus pesant qui nous vient du XIXe siècle – et dont il est grand temps de nous
débarasser –, c’est l’humanisme]», aveva tuonato. E con lui, e prima di lui, erano stati gli Heidegger, i Lévi-
Strauss e via dicendo. Del resto come dar loro torto dopo la catastrofe europea in cui era sfociato quell’ideale
della Bildung umanistica sulla via che dalla Germania guglielmina conduceva al Reich di Hitler? E invece
avevano torto. E avevano torto nel momento in cui finivano per gettare via l’acqua sporca col bambino
dentro. Il modo in cui avveniva tale liquidazione, infatti, non faceva che ratificare l’idea di umanesimo
esattamente nei termini dell’Humanismus, senza cioè minimamente distinguere tra questo prodotto del XIX
secolo e quello straordinario fermento intellettuale che segnò l’Italia del Quattrocento. 

 

Di fronte a questa fatale sovrapposizione Cacciari rivendica, appunto, la necessità di tenere nettamente
distinti l’Humanismus, in quanto costruzione discorsiva fondamentalmente tardo-ottocentesca,
dall’Umanesimo storico. Di quest’ultimo, infatti, Cacciari – attraverso la lettura dei testi del Petrarca,
dell’Alberti, del Valla, del Machiavelli, di Pico, di Ficino e via dicendo – ci fornisce una visione che intende
scardinare la prospettiva dell’Humanismus, per proporci invece un Umanesimo letto, sulla scia di Eugenio
Garin, come «età di crisi, età assiale, in cui il pensiero si fa cosciente della fine di un Ordine e del compito di
definirne un altro, drammaticamente oscillante tra memoria e oscuri presagi, crudo scetticismo e audaci idee
di riforma». È possibile che Cacciari cada qui nello stesso “errore” che egli rinfaccia a quei filosofi idealisti
tardo-ottocenteschi colpevoli di aver considerato la lettura dei testi rinascimentali in funzione della propria
«posizione teoretica». Tuttavia, la visione filosofica dell’Umanesimo proposta da Cacciari fornisce, a mio
giudizio, degli strumenti euristici più plausibili e convincenti rispetto a quelli fino ad oggi elaborati dai
paladini del cosiddetto “postumano”. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/manierismo-e-umanesimo
https://d10.doppiozero.com/alessandro-bosco
https://www.doppiozero.com/materiali/lumanesimo-secondo-massimo-cacciari


 

Quale umanesimo, dunque, oltre l’irricevibile Humanismus? Un Umanesimo inteso in quanto «età della
crisi», appunto, che si muove sulla soglia che separa il sentimento della «fine di un Ordine» e il «compito di
definirne un altro». E di definirlo sulla base di uno spietato realismo antropologico che rifugge sia dal
pessimismo assoluto, sia dall’adulazione dell’umana virtù. Nessun uomo da salvare al centro, anzi, la lettura
dei testi antichi conduce, secondo Cacciari, i grandi pensatori del Rinascimento alla consapevolezza della
«drammatica complessità» e della profonda «miseria» dell’uomo disperso ai margini del cosmo. Un filo
invisibile sembra allora legare Alberti e Leopardi, in uno dei passi più intensi e illuminanti del libro di
Cacciari: «Il disincanto che svelle dalle radici, come in Machiavelli […], ogni possibile finalismo
antropocentrico, che abbatte ogni boria o presunzione, ha in se stesso, tuttavia, il contraccolpo. Un’amicizia
stellare lega Alberti a Leopardi anche in questo: quando ti sembra di esser giunto al fondo del pessimismo,
proprio a quel punto devi scavare ancora; allora forse vedrai fiorire la Ginestra. Non si tratta di immaginare
utopisticamente un “uomo nuovo”, ma di comprendere come da una stessa linfa possano maturare
contrapposte possibilità». Il dramma dell’uomo del Rinascimento consiste allora nel suo essere «una summa
di opposti», natura eminentemente anti-dialettica, fascio di dissonanze inconciliabili. Altro che armonica
pienezza.

 

 Da qui, a ben guardare, deriva una forma di esistenza improntata a un sostanziale manierismo, termine che
Cacciari non usa mai, ma che è nelle cose, e che va inteso come un «Existieren als Maske», per dirla con
Binswanger. Ma al contrario di quel che afferma la Daseinsanalyse, nel quadro descritto da Cacciari la
maschera non è affatto una forma di esistenza mancata (come si intitola, appunto, il celebre saggio dello
psichiatra svizzero tradotto da Enrico Filippini nel 1964) poiché qui l’atteggiamento manierista non sta in
relazione a nessun mito della “Eigentlichkeit”, a nessuna metafora della pienezza, a nessuna necessità del
verweilen. L’esistenza risolta in maschera è invece la forma necessaria dell’uomo che fonda il proprio esserci



nell’inalienabile inquietudine che gli deriva dal «tremendo» dono della libertà, dall’essere libero da qualsiasi
fine predeterminato dell’esistenza: «L’esserci umano», scrive Cacciari, «è un puramente possibile; libertà in
lui non significa che pura apertura all’essere-possibile. Non ha certa sede […] non possiede un volto proprio
né una figura definita. A suo arbitrio sceglie il proprio aspetto. […] Camaleonte l’uomo, […] in perenne
metamorfosi; plastes et fictor di se stesso. Che è come dire: simulatore e dissimulatore». Quest’immagine
dell’uomo implica l’instabilità, l’incostanza e il dissolversi di chi non ha mai quiete, da un lato, e la capacità
di costruire, di organizzare, di dare forma alla propria esistenza, dall’altro. Dissolvenza e ri-figurazione.
Entrambe sono immagini della finzione, del fingere come essenza stessa del vivere, qualità che
«logicamente» nega all’uomo «qualsiasi sua centralità nell’ordine […] che sembra regnare nel cosmo». 

 

Proprio in quanto costante processo di distruzione e ri-creazione, di dissolvenza e rimaterializzazione,
l’esserci, come certa arte d’avanguardia, è un interrogativo e un’interrogazione continua, un compito
inesauribile, «un perenne esperimento» sospeso tra il perdersi nel nulla e la necessità di manifestarsi come
presenza, di presentificarsi. E qui, a me pare, la riflessione di Cacciari finisce allora per incontrare, in certo
modo, il pensiero dell’ultimo De Martino, e in particolare la sua nozione di «ethos del trascendimento».
L’esserci per l’autore della Fine del mondo (opera rimasta incompiuta, pubblicata postuma presso Einaudi
nel 1977 e riproposta nel 2002 per la cura di Clara Gallini e adesso, come su queste pagine ha già riferito
Pietro Pascarelli, in un’edizione totalmente nuova per i tipi del medesimo editore e la cura di Giordana
Charuty, Daniel Fabre e Marcello Massenzio) non è un’entità assoluta o metafisica, ma è sempre realtà
immanente, storicamente e culturalmente determinata. Proprio questa condizione implica per l’esserci il
pericolo di non darsi mai come presenza, di dissolversi nella situazione senza risolverla in valore.

 

L’esserci è sempre «essere per il valore (per la comunicazione, per l’intersoggettivo, per l’universalizzazione,
per l’innesto concreto operativo nella società e nella storia)». È nel valore che l’essere diventa presenza nel
mondo, il valore è la forma della presentificazione dell’essere oltre al quale c’è solo il non-essere. È proprio
questo allora il rischio che corre la presenza dell’esserci, «il rischio di restar prigioniera della situazione, di
non deciderla, di non andar oltre di essa, di non trascenderla, di non emergere da essa come energia morale di
valorizzazione intersoggettiva, di comunicazione universalizzante» (cioè estetica). Il pericolo, in altre parole,
è quello di «rifiutare il divenire come campo del progettabile e il fare come potenza progettante». Se dunque
l’esserci si fonda sull’«ethos del trascendimento» inteso in quanto «energia oltrepassante le situazioni», esso
tuttavia reca in sé costantemente il pericolo del crollo di tale ethos sicché la cultura umana finisce per
configurarsi come una costante «lotta contro la tentazione del nulla che vulnera il dover essere per il valore».

 

Il modello umanistico proposto da Cacciari, l’uomo simulatore e dissimulatore, che è maschera oppure non è,
che crollato il vecchio ordine si trova davanti al compito di doverne progettare uno nuovo, può essere definito
proprio in quanto necessità di rinnovare costantemente il movimento verso il valore di fronte al pericolo di
svanire nel nulla. Ciò che questa prospettiva esclude è propriamente la possibilità di un «trascendimento
ultimo e definitivo». L’inquietudine, il dramma dell’uomo si fonda proprio in questo suo stato di perenne e
insanabile precarietà, in questa sua miseria che lo obbliga ad assumere volti sempre nuovi, di risolversi in
un’eterna finzione. «L’umanità», scriveva De Martino, «è ethos che si cerca, e appunto perché ethos (dover
essere della vita per il valore, per l’intersoggettivo, per il comunicabile) si cerca senza trovarsi mai una volta
per sempre».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://www.doppiozero.com/materiali/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





