DOPPIOZERO

Vittorio Gregotti, I’ ostinazione per I’ architettura

Marco Biraghi
19 Marzo 2020

Si potrebbe considerare la perdita di Vittorio Gregotti in una certa misura“fatale”’, nel senso che—al di l1a del
morbo infuriante ai nostri giorni, che gli hainferto il decisivo colpo di grazia— il suo stato di salute

nell’ ultimo periodo era gia vacillante, tanto da non promettere di lasciargli a disposizione ancora molto
tempo davivere. E ancoradi piu: si potrebbe intendere la sua scomparsa come il triste epilogo di unavicenda
— professionale e intellettuale — che, avendo egli raggiunto e superato il novantaduesimo anno d’ eta, si poteva
tuttaviaritenere ormai conclusa da tempo. E invece cosi non €. Gregotti ha continuato fino all’ ultimo a
combattere la sua battaglia; una battaglia non soltanto per la propria sopravvivenza fisica, ma soprattutto — e
innanzitutto — per la sopravvivenza della propriavitalita mentale, vale adire per sfuggire alla
“monumentalizzazione” di se stesso in vita, al vedersi consegnato unavolta per tutte alla “storia’. Una
battaglia combattuta fino alafine per affermare — 0 spesso anche solo per ribadire — la propriaidea: di
architettura e di mondo. Basti dire che |’ ultimo libro dalui scritto, ben lungi dal risalire adieci o vent’anni fa
(come avrebbe potuto legittimamente essere), uscirainvece il 26 marzo di quest’anno. Un libro — Tempo e
progetto —il cui temaeil cui titolo lasciano presagire un confronto finale con quella dimensione temporale
che, aconti fatti, s € rivelata una sua buona alleata; ma altresi un libro che promette di costituire I’ ennesima
“puntata’ in quel territorio dell’ architettura che Gregotti, nel corso della sua lunghissimavitae carriera, ci ha
alutato a esplorare e conoscere nelle sue svariate regioni.

Come pochi altri personaggi della vita pubblica attuale, Gregotti hainterpretato il proprio ruolo con una
nettezza esemplare. Nettezza d' altri tempi, verrebbe a dire. Ma la nettezza gregottiana &€ sempre derivata dalla
chiarezza della sua posizione. In un’ epoca di ambiguita imperante, Gregotti ha rappresentato uno dei pochi
“punti fissi”; rispetto a qualunque fenomeno o evento, ha sempre saputo da che parte stare, cosa accogliere e
cosarifiutare. Lo hafatto —in particolar modo negli ultimi anni — con una sempre maggiore distanza dal
“sentire presente”, cio che hafinito per rendere la sua posizione confondibile, pit di unavolta, con un
conservatorismo nostalgico di ordini o tempi passati. Ma anche in questo caso, s trattadi un’impressione
ingannevole. E semmai cio nei cui confronti Gregotti non hamai cessato di essere critico € una certaideadi
architettura (e di mondo) che pretende di essere |’ unicatra quelle possibili. Con una decisione che atratti &
arrivata arasentare la durezza, Gregotti si € strenuamente opposto alla“liquefazione” dell’ architettura (e del
mondo), ovvero a modo di concepire entrambi come semplice flusso, “pura comunicazione’. Ed
precisamente a cio che si riferisce uno del tanti libri dati alle stampe da Gregotti, in special modo negli ultimi
anni, quasi avoler intensificareil suo grido d’alarme: Contro la fine dell’ architettura, apparso nel 2008.
Ergers abaluardo contro tale potenziale (ma a tempo stesso assai probabile) destino, che vede I’ architettura
trascinata con crescente frequenza nei gorghi impetuosi e indifferenti del meccanismo contemporaneo di
produzione e riproduzione delle immagini — e dunque la sua sostanziale riduzione a“immagine” a suavolta
—, € un compito che parrebbe problematico, se non fosse addiritturatitanico. Ma e proprio la difficolta dello
scontro arenderlo degno di essere affrontato, agli occhi di Gregotti.



https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/vittorio-gregotti-lostinazione-per-larchitettura
https://d10.doppiozero.com/marco-biraghi
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/arte-e-musica/architettura/contro-la-fine-dellarchitettura-vittorio-gregotti-9788806192938/

L a sostanza di tale scontro pud essere ricondotta a quanto o stesso Gregotti, in un libro di qualche anno
successivo (11 sublime al tempo del contemporaneo, 2013), definisce nel termini di una assoluta, radicale
inconciliabilitatra“moderno” e “contemporaneo” (masi potrebbe dire anche “postmoderno™): dove tanto
I"uno che I’ altro non sono riducibili a mere periodizzazioni cronologiche, e devono essere intesi piuttosto
come “categorie dello spirito”. Due “ spiriti” non aternativi, tuttavia, ma potenzial mente conviventi,
al’interno della medesima epoca. E cosi che Gregotti ha potuto continuare fino allafine afarsi paladino della
culturadel moderno, fondata sui valori dellaragione, dellaliberta e della giustizia e sulla centralita del ruolo
collettivo che I’ architettura deve necessariamente rivestire. Non soltanto dungue egli non ha accettato la pur
da gran tempo proclamata “fine del moderno” (giacché per lui il moderno non puo finire fintanto che
gualcuno netiene vive leragioni), mapur assistendo a suo inevitabile tramonto, non ha cessato di
denunciare I’ irragionevolezza dellarinuncia ad esso e il cedimento a uno “spirito” postmoderno sempre piu
invasivo e pervasivo. Espresso in atri termini, si potrebbe affermare che s tratta della lotta senza quartiere
tra senso e non-senso, e che lapresadi posizione di Gregotti contro lafine dell’ architettura corrisponde
precisamente al suo schierarsi contro lafine del senso. Non per nulla, la strumentazione che ha utilizzato per
cercare di contrastare lo spirito postmoderno € proprio quella moderna: I’ analisi, la critica, in qualche caso
(piu raro nel suo) I’ autocritica; maanche il confronto con la storia, con il contesto, e il costante ricorso al
progetto. Con tali armi egli ha cercato di tenere testaa postmoderno in tutti i modi, in tutte le direzioni:
affermando larelazione necessaria tra fondazioni e fondamento, tra politica e architettura, la connessione tra
storiae nuovo, leidee di infinito, di futuro, di utopia

Ma oggetto di tale critica— come gia accennato — non € esclusivamente |’ architettura “ nell’ epoca
dell’incessante” (per citareil significativo titolo di un altro libro gregottiano, anno di pubblicazione 2006),
ma quell’ epoca stessa nella sua interezza, dominata com’ e dal capitalismo finanziario globalizzato e da
quanto egli definisce “I’immobilismo dell’incessante novita”. Un’epocain cui lamaggior parte degli
architetti e dell’ architettura odierni amano rispecchiarsi, assecondandone i valori e le scelte, e rinunciando
invece a produrre con il proprio lavoro rappresentazioni di possibili mutamenti capaci di assumere un
significato collettivo. In cio il contemporaneo da spazio a quel che Gregotti ha designato con il termine
“sublime”, intendendo non quel che Kant vedeva come un conflitto irrisolvibile tra sensibilita e ragione,
bensi la vertiginosa affermazione di una*“incessante provvisorieta’: “Il sublime al tempo del contemporaneo
e lasuperficiale trasposizione del terribile, dell’ orrendo senzail pathos della possibilita; eI’ evidenza
dell’incapacitadi porre la questione del senso, cioe lafugadal pensiero dellaragione critica’.

Per comprendere le ragioni profonde della posizione di Gregotti € perd necessario fare un passo indietro
rispetto alle sue stesse “conclusioni”, e provare a comprendere quale sia il paradigma progettuale moderno
cui egli tenacemente si rifa. In estrema sintesi, esistono due modi di praticare I’ architettura, tendenzialmente
aternativi fraloro: il primo consiste nel prendere in considerazione I’ edificio in quanto tale, le sue
specificita, le sue destinazioni d' uso, le sue caratteristiche costruttive, strutturali, materiali, distributive,
tipologiche, estetiche; il secondo comportainveceil suo inserimento nel contesto in cui sorge, le relazioni
che intrattiene con I’ “ambiente” che lo circonda, la sua collocazione al’ interno di un “panorama’ piu ampio.
Il modo di praticare I’ architettura di Gregotti appartiene senz’ altro alla seconda specie. Non per forza nel
senso chei suoi edifici si preoccupino di relazionarsi a loro contesto attraverso gli elementi (soluzioni,
forme, materiali) che impiegano. Non si puo certo parlare, nel caso della sua architettura, di “contestualismo”
nel senso piu proprio maanche piu riduttivo del termine. Le condizioni di “integrazione” e “omologia’ di un
edificio nei confronti di quelli che gli sorgono accanto, e intorno, se costituiscono fattori spesso positivi e
virtuos al’interno di contesti (in particolar modo storici) che presentano caratteri fortemente omogenel, piu
raramente lo sono altrettanto nel caso I’ edificio debba assumere un unico punto di riferimento al’ interno di
un ambiente variegato e difforme qual € ad esempio un contesto urbano contemporaneo.


https://www.einaudi.it/catalogo-libri/arte-e-musica/architettura/il-sublime-al-tempo-del-contemporaneo-vittorio-gregotti-9788806215699/

i

Piu che | e tantissime architetture da lui prodotte in sessant’ anni di lavoro, dungue, € il modo stesso in cui
Gregotti ha praticato I’ architettura a comportare I’ inserimento in un contesto piu vasto, aimplicare strette
relazioni con I'“ambiente”’, a collocars “naturalmente” nell’ambito di un certo “panorama’ allargato. Con
una lucidita e una caparbieta davvero ammirevoli, Gregotti nel corso del tempo ha costruito la propria pratica
architettonica come un unico, grande “contesto”: un contesto nel quale rientrano i maestri che ha ammirato e
amato (e in svariate occasioni anche conosciuto); gli interlocutori con i quali ha dialogato (non soltanto
architetti ma pure —in moltissmi casi —filosofi, letterati, artisti, musicisti); le architetture su cui s & formato
ei luoghi che ha frequentato; i pensieri che hadistillato e quelli che hanno contribuito aformarli; lavisione
dell’ architettura e del mondo che haviavia elaborato. Tutti questi elementi — main realta molti altri ancora—
danno corpo, nel loro insieme, a quello che poco piu soprasi € chiamato contesto. Sue peculiarita sono la
coerenza, la necessita, lalogica (non perd nell’ accezione “ matematico-formale”’ bensi in quella esperienziale,
deduttiva, assimilabile allaragione, o alaragionevolezza). Di tutto cio la sua Autobiografia del XX secolo
(2005) offre un’ampia e dettagliata esposizione.

Nulla sembra dissonare al’interno del contesto che ha coinvolto Gregotti, e in cui lo stesso Gregotti si €
integralmente immerso. Si trattadi un “sistema’ (masi potrebbe altrettanto bene dire una“rete”) di relazioni


https://www.ibs.it/vittorio-gregotti-autobiografia-del-xx-libro-vittorio-gregotti/e/9788876245510

tra persone, luoghi, oggetti, nozioni, pensieri, ecc., ciascuno dei quali ha un senso e occupa un Posto Preciso.
Un “cosmo ordinato”, verrebbe da dire con unatautologia: il cosmo di un architetto del " 900, per parafrasare
il sottotitolo di un famoso libro di Carlo Ginzburg. Sfuggirebbero comungue i termini di questo contesto se
non lo si comprendesse come una costruzione nel tempo, lenta e stratificata, alla quale Gregotti ha
lungamente atteso, accostandovi pezzo a pezzo, secondo un disegno in divenire ma al tempo stesso
perfettamente evidente e compiuto nel suo significato ultimo e nella sua struttura complessiva; un disegno
al’interno del quale tutti gli elementi presenti partecipano — almeno idealmente — alla composizione di una
sola“figura’, ovvero —fuor di metafora— trovano un comune piano di accordo.

Di questo complesso (benché straordinariamente compatto e unitario) contesto fanno parte ovviamente anche
le architetture di Gregotti. Da un certo punto di vista ne sono il presupposto, da un altro ne sono il prodotto.
Main ogni caso costituiscono il fattore essenziale intorno al quale ruotal’intero “sistema’. Per questa
ragione — e proprio in ragione del loro far parte in modo congenito del suddetto contesto —non si puo
guardarle e giudicarle come oggetti a sé stanti, indipendenti, autonomi. Il loro essere el loro apparire sono
soltanto le facies di un discorso pit grande e piu lungo, in cui esse sono inserite, e di cui sono il riflesso. Al

di fuori del contesto —si puo giungere a dire — esse non sono nulla, non significano nulla. Cio, che nella
prospettiva assol utizzante e pseudo-spettacolarizzante dell’ ar chistar-system contemporaneo potrebbe
apparire (o sarebbe tout court) una minorazione, se non addirittura un insulto, nellalogica*“ contestuale’
risulta semplicemente giusto e opportuno. Allorché Manfredo Tafuri, riferendosi ale architetture di Gregotti,
ne hamesso in luceil carattere territoriale, la“dimensione paesistica’ (Storia dell’ architettura italiana 1944-
1985, 1986), non & soltanto a una questione di scala cui egli alludeva; cosi come, quando ne hamesso in
rilievo lo “stile severo”, la“fissitadelle forme” (Vittorio Gregotti. Progetti e architetture, 1982), fino al
limite del disinteresse per la“forma’ stessa, non € stato certo per criticare tale attitudine quanto piuttosto per
sottolineare la vanitas dell’ assol utizzazione della dimensione estetica non soltanto nella prospettiva di una
critica*avvertita’ maanche — e in primo luogo — nella prospettiva dello stesso Gregotti.

Dentro questa considerazione dell’ architettura di Gregotti come sempre dotata— in maniera approfondita e
allargata rispetto a molta altra architettura— di un necessario rapporto con il contesto, con il suo intorno, va
inseritalariflessione che egli ha condotto in L’ architettura di Cézanne (2011). Meglio ancoradi quanto non
avesse fatto in precedenza con Le scarpe di Van Gogh (1994), tematicamente affine, in L’ architettura di
Cézanne Gregotti ha provato a definireil proprio approccio al’ architettura attraverso il medium della pittura.
Chiarito che “cio eil contrario di ogni tentativo di mettere in discussione la specificitadi ciascunadelle
pratiche”, come egli stesso precisa, resta da dire che addentrandosi nello specifico del rapporto con la pittura
—ein particolar modo con quelladi Cézanne — si aprono interessanti prospettive proprio nella direzione
“contestuale” sopraindicata. Nei quadri di Cézanne le “cose’ rappresentate (Siano esse persone, oggetti,
architetture o elementi naturali) sono inserite nel “paesaggio” (interno o esterno che sia) come qual cosa che
ne condivide la costruzione. Ogni “cosa’ — e non solo cio che e artificiale, ma anche la naturain quanto
dotata di una propria “tettonica’ —in risulta“costruita’. 1l quadro stesso con tutta evidenza é costruito, e
la composizione ne € la “ struttura fondante”.

Tutte queste “ cose” — nota Gregotti — hanno un peso, una “solidita corporea’. Tuttavia, piu che |’ ossatura, 0
la struttura, a svolgere lafunzione portante di ciascun “volume” dipinto, eil colore cio che per Cézanne ne
costituisce I’ elemento statico. E ancor di piu: il colore el aspetto strutturante (architettonico?)”, oltreché
delle singole “cose”, “dell’ intera composizione”.


https://www.einaudi.it/catalogo-libri/arte-e-musica/architettura/storia-dellarchitettura-italiana-manfredo-tafuri-9788806163280/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/arte-e-musica/architettura/storia-dellarchitettura-italiana-manfredo-tafuri-9788806163280/
https://www.amazon.it/Vittorio-Gregotti-Progetti-architetture-Manfredo/dp/8843524542
https://www.ibs.it/architettura-di-cezanne-libro-vittorio-gregotti/e/9788857211541
https://www.amazon.it/scarpe-Van-Gogh-Modificazioni-nellarchitettura/dp/8806135759

Palesemente, cioO cui € interessato Gregotti, nella circostanza, non € la questione cromaticain quanto tale: non
il colorein sé, come qualificazione pittoricaimpiegabile — e di fatto impiegata— anche in architettura, quanto
piuttosto il ruolo che riveste, nell’ organizzazione dei quadri cézanniani, di “collante” — o addirittura di
materia— di tutte le “cose”’: come se fosse stesso il “contesto” di cui si € parlato. E forse, in questo
senso, s sarebbe potuto chiamarlo anche “quadro”. E nel colore (colore-struttura, non colore riempitivo, o
esornativo) cheil quadro si rivela come qualcosa di compiuto, di unitario: qualcosa di piu di una semplice
“porzione” di realta, delimitata daun’“inquadratura’, e percio separata dalla restante realta. Qualcosadi piu e
di diverso daunamera“rappresentazione” dellarealta. Non per nulla Cézanne spesso si riferisce — e Gregotti
giustamente |o sottolinea— all’“intenzionalita della sensazione [ ...] che la sua pittura vuole provocare”. Il
quadro cioe s'incarica della costituzione delle “ sensazioni” di cui e portatore, come fosse il suo “messaggio”,
0l suo “programma’.

Che questasialafinalitadel quadro, nei propositi di Cézanne, € esplicitamente dichiarato nella famosa lettera
aEmile Bernard del 23 ottobre 1905, da cui prende spunto il libro di Jacques Derrida (La vérité en peinture,
1978), e su cui ritorna anche lo stesso libro di Gregotti: “lo vi devo laveritain pittura, eveladiro”. In
questione nel quadro & dunque la verita, non larealta. Una verita daintendere non in senso trascendente ma
immanente, unaveritarelativaalle“cose” che vi compaiono e alle “sensazioni” che esse sono in grado di
suscitare. Ben a di ladi ogni “naturalismo”, o “realismo superficiale”, quindi, la pittura di Cézanne cercadi
cogliere un “realismo profondo”, fissando attraverso la costruzione compositiva cromaticail “carattere
rivelativo delle cose’, laloro “struttura originaria’. Si tratta di un lavoro archeol ogico-geol ogico, una sorta di
“scavo” in direzione dell’ essenza della pittura, condotto mediante o “ strumento” del colore-struttura.



E questo lavoro di “scavo” cid che Gregotti ha cercato di riguadagnare all’ architettura per mezzo della pittura
di Cézanne, rivelando pero al tempo stesso — retrospettivamente — come lalezione del pittore francese abbia
cogtituito parte integrante della propriaformazione: “L’interesse che la pratica artistica del modernoin
architettura apre, specie con lamiagenerazione, nel confronti del paesaggio e delle sue modificazioni
soprattutto come materiale del progetto, sino aricostruirne le gerarchie in quanto possibilitainsediativa é
quindi debitore anche nel confronti della pitturadi Cézanne”. Stando a questa affermazione, sarebbe stata
dunque proprio laricercadella“veritain pittura’ da parte di Cézanne ainfluenzarlo —in manierapiu 0 meno
cosciente — nel suo modo di concepire la propria architettura, e di conseguenza anche a suscitarein lui la
propriaricercadella“veritain architettura’.

Allalucedi cio, sarebbe opportuno provare ad analizzare tutta |’ architettura di Gregotti sotto questo specifico
punto di vista, e non soltanto il Grand Théétre di Aix-en-Provence (2003-07), come egli stesso fanel libro su
Cézanne. E interessante tuttavia che, proprio riferendosi a tale progetto, egli rilevi come esso, sulla scorta
delle “sollecitazioni” cézanniane, abbia rappresentato il “tentativo di costruire un processo di radicale
discussione della relazione tra architettura e contesto geografico profondo”. Il suo obiettivo sarebbe quello di
costruire “qual cosa che appaia da sempre costitutivo del luogo”. A questo fineil suo sforzo si concentra nel
“trasformarela|...] costruzione daedificio in architettura del terreno”: “un terreno pietrificato [...] sucui la
gente di Aix-en-Provence puo camminare’. Lamorfologia del Teatro viene cosi ripensata come si trattasse di
un accumulo di “strati geologici”, di materia minerale, esattamente a modo in cui Cézanne intendeva e
dipingevala Montagne Sainte-Victoire e il paesaggio che lacirconda: implicando con cio cheil Teatro,
unitamente afars interprete delle funzioni che gli sono proprie, debba farsi interprete anche di “ sensazioni”.
Inoltre, nel libro citato Gregotti arriva ad affiancare alcune fotografie del Teatro e atrettante riproduzioni di
quadri di Cézanne, con lo scopo palese di rintracciare — e al tempo stesso di “comprovare” — |’ esistenza di
possibili assonanze tra esse, e persino di un vero e proprio piano analogico, di natura non meno figurale che
sostanziae.

Allo stesso modo si possono rileggerei piu significativi progetti di Gregotti come tentativo di istituire una
“relazione tra architettura e contesto geografico profondo”: la sede dell’ Universita degli studi di Firenze
(1971), rimasta allo stadio di progetto, quellarealizzata dell’ Universita degli studi della Calabria, a Rende
presso Cosenza (1973-79), I'intervento ex lege 167 di edilizia economico-popolare a Cefalu (1976-79),
perfino il Quartiere ZEN a Palermo (1969-73), rivelano tutti laloro concezione dell’ architettura come fatto
non isolato, quanto piuttosto come gual cosa che compartecipa delle costruzione di un paesaggio pitl vasto; un
paesaggio del quale |’ architettura non &€ semplicemente “parte” ma con il quale giunge organicamente a
fondersi, se non addirittura a confondersi. E sei citati progetti per Firenze, Rende, Cefalu, si presentano come
macrosegni, con valenza quas “gestuale’, che cercano un inserimento e un dialogo con il paesaggio
geografico, il Quartiere ZEN provainvece ad avviare un (pur difficile) colloquio con il paesaggio storico,
individuando nellaforma della griglia delle citta di fondazione del Settecento siciliane un possibile
“momento di inizio, sepolto sotto gli eventi della storia’.



Analogamente si potrebbe dire del Quartiere per abitazioni popolari a Cannaregio, Venezia (1981-2001), del
Centro culturale Belém a Lisbona (1988-93), del Quartiere Bicocca a Milano (1989-2010), della Citta nuova
di Pujiang in Cina (2001-09): tutte occasioni nelle quali Gregotti oltrepassa, non soltanto dimensionalmente
ma anche concettual mente, |a scala architettonica, per accedere alla costruzione di un paesaggio urbano. E
qui che s verificatangibilmente cio che egli scrive in L’ architettura di Cézanne: “ costruire, erigere come
modo di riconoscere |’ essenza di un luogo modificandolo e ricucendol o, ristabilendone la conoscenza e su di
essafondareil suo uso”. In questa prospettival’ architettura, piu che come una“formain s€’, appare come
unaformad’ interrogazione del luogo, e a tempo stesso come una risposta che attinge i propri modi
(costruttivi, distributivi, spaziali, estetici) direttamente da esso. E cio che conferisce al’ architettura

quell’ aspetto “nativo”, originario di cui parla Gregotti, prendendo lo spunto dalle riflessioni cézanniane:
aspetto — sia chiaro — che non ha nulla a che fare con lessici vernacolari, o con riprese dellatradizione, e che
s da piuttosto come una “sovrapposizione di strati”: “strati di azioni naturali e umane”, precisa Gregotti, che
si sono depositate nel tempo e nel luogo, e che I’ architetto & chiamato arintracciare e atrasformare con il suo
lavoro di “scavo” (conoscitivo e materiale); giacché compito dell’ architetto € la* modificazione del contesto
come interpretazione civile e profonda delle sue possibilitd’.

Ma proprio cio ci riconduce a primo libro di Gregotti, Il territorio dell’ architettura (1966), quellariflessione
d esordio in cui, pur rimanendo fedele ai “maestri” dell’ architettura moderna (sopratutti il “suo” maestro
Ernesto Nathan Rogers), egli ha compiuto un significativo allargamento del campo d’ azione disciplinare, da
un punto di vistafisico e concettuale. Per il giovane Gregotti I’ architettura diviene — nel senso piu effettivo —



https://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/il-territorio-dellarchitettura-1-2/

un terreno esteso che |’ architetto € chiamato aleggere e ad “accordare” secondo un paradigma di complessita
edi “apertura’ che prevede sempre e comunque, per essere affrontato, I’ esercizio del progetto; una
semiologiaalargascala, si potrebbe dire sulla scortadei riferimenti che lo stesso autore utilizzanel libro.
All’interno di questo orizzonte preventivamente controllabile e modificabile con successivi adeguamenti,
Gregotti lascia spazio anche allanozione di “ambiente’, nella specifica versione di “ambiente
antropogeografico”, nozione evolutiva rispetto a quella di Rogers maindubitabil mente discendente da essa.
Un nuovo tipo di unita — quella proposta da Gregotti — tra architettura, urbanistica, geografiae le atre
discipline che si occupano dell’ interpretazione e delle modificazioni dello spazio che lo stesso Gregotti si
incarica non soltanto di enunciare ma anche di studiare con sguardo profondamente analitico, nonché di
affrontare con i propri progetti.

E sullascortadi questa articolata “ costruzione” (di pensiero e di azioni) che —forse —si lascia comprendere,
nella pienezza della sua portata, |a lottaingaggiata da Gregotti con lo spirito contemporaneo, negatore di tutte
le sottili relazioni — e primadi ogni altra cosa, di un’idea di realta da costruire e decostruire—di cui egli si
fatto difensore e propagatore. Unarealta che e evidentemente tutt’ altra cosa rispetto al puro rispecchiamento
dell’ esistente. Si trattainvece di un fondamento piu solido, piu effettivo, pit reale delle apparenze, delle
“immagini”, a cui troppo di sovente oggi I’ architetturasi riduce; un fondamento su cui le “cose”

dell’ architettura poggiano e dal quale desumono il loro senso. Realta che non soltanto “esiste”, mache “pre-
esiste” aogni intervento umano (e che in questo si lascia qualificare come “realta natural€”), e nel contempo
e frutto di una costruzione, di un continuo lavoro necessario per accedervi. Readlta che, atratti, daluogo a
esili maresistenti “frammenti di veritd’. E questala materia, avolte poco appariscente ma sempre
incredibilmente tenace, di cui sono fatte le “cose” di Gregotti. Al punto che di esse si potrebbe dire lo stesso
che Rainer Maria Rilke ha scritto a proposito delle “cose” dipinte da Cézanne: “indistruttibili nellaloro
ostinata presenza’. E vi € daritenere che neppure la scomparsa di Gregotti — ma neppure quella (possibile?
probabile?) del mondo cosi come I’ abbiamo conosciuto finora, nel momento in cui il morbo infuriante ai
nostri giorni avra finalmente cessato di agire — potrariuscire a distruggerle.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




