
 

Negare il mondo? 
Alessandro De Cesaris
9 Marzo 2020

Negare il mondo? è il sesto saggio di una raccolta pubblicata da Peter Sloterdijk nel 1993. Si tratta di un
periodo fondamentale per l’evoluzione del pensiero del filosofo di Karlsruhe, che in quegli anni non aveva
ancora prodotto le sue due opere più lunghe e compiute, la trilogia di Sfere e la summa antropologico-
filosofica di Devi cambiare la tua vita. Proprio per questo, tuttavia, nella costellazione di brevi saggi scritti in
quegli anni è possibile seguire i percorsi attraverso i quali prenderanno finalmente forma i tratti essenziali
della sferologia e dell’antropotecnica. 

Il testo, tradotto e curato da Antonio Lucci, è pubblicato nella collana Umweg dell’editore Inschibboleth di
Roma, una serie di pubblicazioni piuttosto ambiziose, che hanno il merito di integrare l’offerta culturale in
lingua italiana con proposte che attingono a correnti culturali ancora non del tutto attive nel nostro paese,
dalla filosofia dei media al postumanesimo, passando per quel modo del tutto peculiare di concepire la storia
della cultura che ha preso forma in Germania sotto la guida di pensatori come lo stesso Sloterdijk e Thomas
Macho. 

Come recita il sottotitolo della traduzione italiana, il saggio mette a tema alcuni aspetti centrali del pensiero
indiano e gnostico. Temi con cui, come mostra il ricco e puntuale saggio introduttivo di Lucci, Sloterdijk ha
sempre avuto una profonda familiarità, da intenso frequentatore della spiritualità orientale e da studioso della
cultura tardo-antica. Eppure sarebbe riduttivo presentare Negare il mondo? come un testo dedicato all’analisi
delle specifiche correnti culturali. Piuttosto, occorre partire dalla raccolta che lo contiene, Weltfremdheit, una
collezione di testi dedicati a temi molto diversi ma accomunati dallo stesso obiettivo teorico: investigare il
ruolo insieme scomodo e necessario dell’idea di mondo nella vita psichica dell’uomo post-preistorico. 

 

«Il mondo è, insieme, troppo e troppo poco: troppo per l’immaginazione, dalla quale non si fa mai
raggiungere; troppo poco per la ragione, che lo intende soltanto come un tramite negativo». Con queste
parole, e in un saggio pubblicato in quegli stessi anni, Paolo Virno sintetizzava le ragioni per cui la nozione
di “mondo” non smette di fare problema. Il titolo della raccolta sloterdijkiana, Weltfremdheit, richiama
precisamente questo carattere paradossale della nostra esperienza, che ci fa estraniati in quello stesso
orizzonte che sembra esserci più proprio. Con la stessa espressione Günther Anders indicava la distanza
originaria che segna la condizione umana, «la distanza che, nel mondo, separa l’uomo e il mondo». Nel testo
andersiano risuona la tonalità più oscura della nozione kantiana di a posteriori, in una ricerca che mette in
evidenza il fatale ritardo dell’uomo rispetto al mondo, ritardo che è al tempo stesso gnoseologico ed
esistenziale. Sloterdijk lo riassumerà in una formula altrettanto icastica: l’uomo è nel mondo, ma non è del
mondo. Così, rispetto alle analisi teoretiche di Virno e alle ricerche fenomenologico-antropologiche di
Anders, l’obiettivo di Sloterdijk è di portata diversa e più ampia: affondare le mani nel retroterra storico-
culturale della nostra idea di mondo, per cavarne delle linee di ricerca che possano aiutarci a trovare nuovi
modi di pensare al nostro rapporto con il tempo e con lo spazio. 

Per questa ragione, il saggio presentato in questa prima edizione italiana non contiene una vera e propria
analisi di testi e dottrine, quanto piuttosto l’elaborazione di una specifica tonalità emotiva, di un’atmosfera

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/negare-il-mondo
https://d10.doppiozero.com/alessandro-de-cesaris


che circonda il nostro guardare le cose quando le osserviamo rifratte attraverso la nozione di “mondo”. Lo
scriveva già Kant, d’altronde: il “mondo” non è un fenomeno, ma un certo modo di guardare i fenomeni, e
l’esperienza del sublime è la tonalità emotiva associata a questa modalità. Dagli antichi sapienti a
Wittgenstein, l’esperienza spirituale fondamentale può essere riassunta in questa Stimmung, nel pathos del
mondo. In questo senso, le tre correnti culturali prese in considerazione nel saggio – lo gnosticismo, il
brahmanesimo e il buddhismo – non sono individuabili in senso stretto come dottrine, come elenchi
strutturati di proposizioni circa la vita o l’anima. Piuttosto, esse indicano un generale atteggiamento nei
confronti del mondo, una postura psichica che assume su di sé il peso di una contraddizione: negare il mondo
e la vita, sapendo che questa negazione è possibile solo dal mondo, solo al di qua dei confini dell’esistenza. 

 

Non è un caso, dunque, che il saggio si presenti in gran parte come una riflessione sul senso e sulla attualità
della metafisica. Di nuovo una analogia col pensiero di Kant, che metteva in discussione le condizioni di
possibilità e la funzione del pensiero metafisico per la ragione, con una differenza essenziale: se Kant
prendeva in considerazione innanzitutto il punto di vista strettamente teoretico, distinguendo rigidamente tra
dimensione teoretica, esigenze pratiche e fattualità storico-politica, nell’elaborazione di Sloterdijk teoresi e
politica, storia e vita sono intrecciate in un discorso unitario. Ancora una volta, la metafisica non è presentata
come una “tesi” circa la verità e il mondo, ma come disposizione soggettiva, come configurazione psichica
dell’individuo – e della comunità – nei confronti del proprio spazio e del proprio tempo. 

Nello stesso periodo Sloterdijk maturava le proprie riflessioni relative allo sviluppo dell’ominazione,
proponendo la storia della metafisica come un capitolo della storia della tecnica: il pensiero metafisico
sarebbe uno dei dispositivi psichici messi a punto dall’uomo per abitare uno spazio di per sé estraneo, una
modalità di addomesticazione dell’ignoto attraverso la quale gli uomini riescono a trasformare il distante in
prossimo, l’imprevedibile in familiare, l’eterogeneo in uniforme. Il destino dell’uomo è quello di abitare la
terra tecnicamente, producendo membrane simboliche e fisiche che lo proteggano dall’esterno, che regolino
l’omeostasi della sua vita individuale e collettiva. 

 

Le peculiari “metafisiche negative” prese in considerazione da Sloterdijk sono dunque il contrappunto
necessario e paradossale dell’invenzione della metafisica, invenzione che il pensatore tedesco riconduce alla
cosiddetta “svolta assiale” introdotta nel dibattito culturale per la prima volta da Karl Jaspers in Origine e
senso della storia. Secondo Jaspers, la storia antica sarebbe stata segnata da una rivoluzione transculturale,
durante la quale avrebbe finalmente fatto irruzione nella storia del mondo il pathos della trascendenza, la
scoperta della soggettività e la capacità di esercitare un pensiero della grandezza sufficiente alla nascita delle
grandi civiltà antiche. Una tesi fortunatissima nel dibattito tedesco, più volte ripresa e discussa, che si smarca
rispetto alle classiche distinzioni di marca hegeliana – ad esempio tra pensiero orientale e occidentale, ma
anche tra spiritualità religiosa e pensiero più propriamente filosofico – e permette così di dare un valore
inedito a culture e fasi della storia non sempre al centro dell’attenzione, come è avvenuto ad esempio negli
studi sulla cultura egizia di Jan Assmann. Nel pensiero di Sloterdijk la tesi dell’assialità assume una
declinazione robustamente tecnica: la metafisica non è più appannaggio del pensiero greco, ma rappresenta
un dispositivo concettuale necessario a un contesto psichico nel quale per la prima volta è possibile pensare il
Tutto. In un saggio uscito nello stesso periodo, Sulla stessa barca, la metafisica segna il passaggio dalla
paleopolitica, fatta di piccoli gruppi alla deriva, e la politica delle grandi civiltà, in cui il pensiero ha
finalmente acquisito gli strumenti per immaginare uno stato che si estenda per migliaia di chilometri. 

 



 

Pensare il Tutto, d’altra parte, significa al tempo stesso oggettivarlo, porlo davanti a sé e quindi pensare la
possibilità del suo “fuori”. In quanto soggetto che pensa il mondo, l’uomo metafisico è in qualche modo fuori
dal mondo. La storia conciliante dell’ontoteologia va di pari passo con il sentimento di non appartenere del
tutto a questa totalità, di essere sempre un passo indietro o un passo avanti rispetto all’oggetto del proprio
pensiero. Il necessario contrappunto della metafisica di stato è l’ascetismo individualista che certo non è
cieco al mondo, ma nell’indicarlo lo rifugge. 

Rispetto alle metafisiche tradizionali e maggioritarie, il “canone minore” individuato da Sloterdijk descrive
una posizione scomoda, disallineata rispetto allo spazio e al tempo, una posizione dalla quale è possibile
esercitare una nuova forma di sensibilità. Ai sistemi della necessità, che individuano la posizione dell’uomo
del cosmo e rendono ragione del suo venire a essere e della sua scomparsa, si affianca un nuovo pensiero
della contingenza, in cui risuona con forza il carattere gratuito dell’esistenza. La vita individuale come caso,
ma anche come caduta, nella saldatura tematica ed etimologica tra esistere e accadere. Così, se Wittgenstein
scrive che «Il mondo è tutto ciò che accade», Sloterdijk mette in luce un atteggiamento nei confronti della
contingenza che differisce radicalmente da quello moderno.

L’impostazione storico-culturale del pensatore tedesco permette di esplorare le risorse perdute di un
atteggiamento spirituale ormai perlopiù screditato. Pensare le metafisiche negative come una disposizione
psichica consente un’operazione quasi demitizzante, una spoliazione dei tratti più distanti e obsoleti di quelle
correnti culturali e una nuova valorizzazione del loro portato esistenziale e psicanalitico, se con il termine
“psicanalisi” – seguendo Sloterdijk – ci riferiamo genericamente all’investigazione del patrimonio psichico
di una cultura e di un periodo storico. 

 

I risultati di questo recupero sono immediati. Se la cultura novecentesca ci ha consegnato una rinnovata
ossessione per la morte, ponendo come cifra della finitezza umana la mortalità, dal punto di vista minoritario
della metafisica gnostica è piuttosto la nascita a fare problema. L’attenzione alla mortalità, l’ossessione per la



fine è il risultato di un atteggiamento metafisico che individua un ordine, e si stupisce che esso non sia
eterno. Al contrario, un pensiero che riconosca il carattere del tutto contingente dell’esistenza umana mette a
tema non solo l’enigma del non più, ma soprattutto quello del non ancora. Vengono in mente le riflessioni di
Quentin Meillassoux sull’arci-fossile, contenute nell’ormai classico Après la finitude: il realismo speculativo
denuncia l’incapacità della metafisica moderna di pensare fino in fondo l’assoluta contingenza del soggetto e
dell’individuo, così come del mondo. Se però Meillassoux esige una qualche “pensabilità” per ciò che viene
prima e dopo l’uomo, la posizione gnostica è più radicale: non si tratta di una metafisica della negazione,
come nel caso del nuovo realismo europeo, ma di una vera e propria metafisica negativa, che anzi riconosce
il carattere fondamentale del non-sapere e della tonalità emotiva correlata a quest’ultimo. Se dunque
Meillassoux cerca di sfuggire al divieto di pensare un mondo radicalmente privo di soggetto, Sloterdijk
afferma che questa impossibilità è un dispositivo immunitario, una salvaguardia psichica che protegge
l’individuo dalla consapevolezza distruttiva della propria assoluta contingenza. Non si tratta di una mera
impossibilità teorica, ma di un vero e proprio oblio costitutivo della nostra esperienza esistenziale.
All’essere-per-la-morte fa da contraltare l’oblio della nascita, questo vuoto che ci pone strutturalmente a
posteriori rispetto al mondo. Nel carattere determinante di questo oblio sembra risuonare l’esigenza, avvertita
da Giorgio Agamben in Nudità, di elaborare una vera e propria teoria dell’ignoranza, di elaborare
criticamente la funzione del non-sapere per la vita dell’uomo. 

 

Il tema della natalità è decisivo nel percorso intellettuale di Sloterdijk, e in questi anni emerge in più scritti,
con declinazioni sempre diverse ma strettamente collegate (si potrebbe pensare, ad esempio, al ciclo di
lezioni francofortesi del 1988, intitolate Venire al mondo, venire al linguaggio). Così, mentre le voci più
autorevoli del neo-nichilismo contemporaneo si concentrano sul tema dell’estinzione, confermando la
centralità della morte nel pensiero dell’ultimo secolo, l’analisi sloterdijkiana prefigura il pericolo di un futuro
in cui non si nasce più. Ancora una volta, è evidente la solidarietà tra queste riflessioni sul pensiero indiano e
Sulla stessa barca, in cui si evoca il pericolo di un mondo popolato di ultimi uomini. D’altra parte, le
mitologie odierne sull’immortalità digitale non descrivono precisamente un mondo in cui si smette di morire,
ma nel quale giocoforza si smetterà anche di nascere? Un ribaltamento delle teorie dell’estinzione già
immaginato da Michel Houellebecq nel suo splendido romanzo dedicato al transumanismo, un futuro fatto di
ripetizione senza riproduzione, in cui gli individui superstiti possano vivere la propria condizione di ultimi
fuori da ogni logica comunitaria. In Negare il mondo?, piuttosto, l’esigenza di Sloterdijk è pensare alla
funzione specifica delle metafisiche negative: pur nella loro differenza, gnosticismo, brahmanesimo e
buddhismo mettono in campo delle risorse spirituali strettamente legate al riconoscimento dello iato tra uomo
e mondo. Così, in conclusione, Sloterdijk propone un’operazione ermeneutica di carattere storico-culturale,
in cui i discorsi antichi e ormai desueti relativi alla illuminazione, alla redenzione e alla liberazione possano
trovare nuova vita senza aver bisogno di un apparato di immagini e credenze troppo ingombranti per la
sensibilità moderna. 

 

L’impostazione sloterdijkiana appare fruttuosa soprattutto se considerata alla luce del contesto culturale
contemporaneo. Fermiamoci a osservare la nostra condizione: la vita metropolitana delle società
industrializzate propone modelli di socialità iperconnessa, sospesi tra l’implosione del mondo –
preannunciata da McLuhan negli anni ’60 – e vere e proprie esperienze di “eccesso di mondo”. Nel
frattempo, gli immaginari socio-tecnici legati alla cultura digitale si alternano tra prospettive di immortalità e
vere e proprie forme di neo-animalità ultratecnicizzata, in cui l’esistenza umana è perfettamente integrata con
il proprio ambiente artificiale. In questo scenario, la riscoperta del significato psichico-culturale delle
metafisiche negative costituisce un’importante occasione per pensare nuovamente ciò che di irriducibile vi è
nell’umano, al di là di qualsiasi mitopoiesi sensazionalistica e di qualsiasi ottimismo tecnolatrico, ma anche
per interrogarsi circa le risorse psico-culturali di cui abbiamo bisogno per affrontare un mondo al tempo
stesso più piccolo e più grande, apparentemente addomesticato, sempre estraneo. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





