
 

Le virtù del virus 
Rocco Ronchi
8 Marzo 2020

 

Difficile non farsi prendere dal demone dell’analogia quando ci si misura con l’enormità dell’evento
pandemia. Nelle riflessioni che accompagnano il suo diffondersi a macchia d’olio, il Covid 19 è diventato
una sorta di metafora generalizzata, quasi il precipitato simbolico della condizione umana nella post-
modernità. Era già successo, quarant’anni fa, con l’Hiv e si ripete puntualmente oggi. La pandemia si
presenta come una sorta di experimentum crucis, grazie al quale sono verificate ipotesi che dalla politica
vanno agli effetti della globalizzazione, alla trasformazione della comunicazione nel tempo della rete fino a
raggiungere le vette della più rarefatta considerazione metafisica. Per l’isolamento, la diffidenza e il sospetto
a cui induce, il virus è infatti ora “populista” o “sovranista”. Per le pratiche emergenziali a cui costringe
sembra universalizzare quello “stato di eccezione” che il Novecento teologico-politico ha lasciato in eredità
al presente, confermando inoltre la tesi di Foucault sul carattere biopolitico del potere sovrano nella
modernità (un potere che avrebbe il suo correlato nella produzione, gestione e amministrazione della “vita”).
Per il suo essenziale anonimato sembra poi condividere l’immaterialità che si denuncia nel vituperato
dominio del capitale finanziario. Per la sua capacità di contagio si coniuga perfettamente con la natura
preriflessiva e “virale” della comunicazione in rete. Last but non least il virus è il segno dell’eterna
condizione umana. Casomai ci fossimo colpevolmente scordati della nostra mortalità, finitezza, contingenza,
mancanza, ontologica deficienza ecc. ecc., ecco che il virus ce le rammenta, coartandoci alla meditazione e
rimediando così alla nostra distrazione di consumatori compulsivi. Queste considerazioni non sono affatto
illegittime. Sono, anzi, tutte pienamente fondate. In questo consiste però anche il loro difetto. Se funzionano
è perché riducono l’ignoto al noto. Esse fanno del virus l’evidenza intuitiva che, per dirla con la lingua della
fenomenologia, viene a “riempire” una attesa d’ordine teorico. Per l’intelligenza critica che si esercita sul
fenomeno virus, Covid 19 è per lo più il nome da film di fantascienza con cui si certifica un sapere pregresso.

Ma se il virus ha la caratteristica dell’evento (e sarebbe veramente molto difficile negargli questo tratto)
dell’evento deve avere anche la “virtù”. Gli eventi sono tali non perché “accadono” o, almeno, non solo per
quello. Gli eventi non sono i “fatti”. A differenza dei semplici fatti, gli eventi hanno una “virtù”, una forza,
una proprietà, una vis, cioè fanno qualcosa. Per questo l’evento è sempre traumatico al punto che si può dire
che se non c’è trauma non c’è evento, se non c’è trauma non è successo letteralmente nulla. Ora, cosa fanno
gli eventi? Gli eventi producono trasformazioni che prima del loro aver luogo non erano nemmeno possibili.
Cominciano infatti a esserlo solo “dopo” che l’evento ha avuto luogo. L’evento, insomma, è tale perché
genera del possibile “reale”. Si tenga presente che “possibile” non vuole qui dire altro che praticabile.
Possibilità significa poter fare qualcosa. La possibilità non è niente di astratto, non è la libera immaginazione
di altri mondi migliori di questo. Se si rimane su un piano pragmatico, senza indulgere alla metafisica,
possibilità è solo “potenza” e potenza non è nient’altro che azione, attività determinata. La “virtù”
dell’evento consiste allora nel rendere possibile modalità operative che, “prima”, erano semplicemente
impossibili, addirittura impensabili. Ne consegue che l’evento può essere pensato solo a partire dal futuro che
genera (e non dal passato), perché trasforma, perché crea del reale e con esso del possibile. Il senso comune è
dunque nel giusto quando pensa l’evento come “occasione” per “fare di necessità virtù”.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/le-virtu-del-virus
https://d10.doppiozero.com/rocco-ronchi


Noi siamo troppo vicini all’evento Covid 19 per poter scorgere il futuro che reca in grembo e la nostra
umanissima paura ci rende dei testimoni inaffidabili, ma alcuni segni del cambiamento di paradigma che esso
comporta ci sono e mostrano un senso inatteso. Il più eclatante è probabilmente l’improvviso tracollo
dell’ideologia del “muro”. Il virus è arrivato nel momento in cui il pianeta sembrava convergere nella
condivisa persuasione che la sola risposta alle “minacce della globalizzazione” consistesse nella ridefinizione
di confini armati e di identità forti. Il populismo, che detesta i libri, crede però, dogmaticamente, nel primato
della “cultura” nel senso antropologico del termine. Il suo senso della comunità è infatti storico, romantico e
tradizionale. La sua comunità è locale per definizione, il suo nemico giurato è l’astrazione frigida del
cosmopolitismo. Ancora più estranea alla sua sensibilità è poi la natura: nient’altro che una risorsa da
sfruttare per il benessere della comunità (vedi Bolsonaro e la deforestazione dell’Amazzonia, Trump e la sua
indifferenza alla questione del riscaldamento globale, l’odio salviniano per Greta…). Il populista non ha
dubbi sulla tesi della “eccezione umana”. Ne fa, anzi, un articolo di fede. Aggiungerei che se bacia il
crocifisso è perché vi vede confermata teologicamente proprio quella eccezione. Ebbene, il virus, nel giro di
pochissimi giorni, ad una velocità veramente pazzesca, ha costretto tutti, volenti o nolenti, a farsi carico,
financo nei comportamenti più quotidiani (lavatevi le mani…), del destino della comunità mondiale e, ben
oltre ad essa, della comunità dell’uomo con la natura. Per sradicare il pregiudizio culturalista e
antropocentrico non c’è stato bisogno del lento e quasi sempre inefficace lavoro dell’educazione: è bastato
qualche colpo di tosse perché improvvisamente diventasse inaggirabile la responsabilità che ogni individuo
ha nei confronti del creato per il solo fatto di essere (ancora…) al mondo e se vuole continuare a restare al
mondo...

Con la forza oggettiva del trauma, il virus mostra che il tutto è sempre implicato nella parte, che “tutto è in
qualche modo in tutto” e che non ci sono nell’impero della natura regioni autonome che facciano eccezione.
Non ci sono nella natura “imperi negli imperi” come li chiamava Spinoza per irridere la pretesa superiorità
dello “spirito” sulla “materia”. Il monismo del virus è selvaggio e la sua immanenza crudele. Se la “cultura”
desolidarizza, se erige steccati e costruisce generi, se definisce gradazioni nella partecipazione al titolo di
essere umano e istituisce orrendi confini tra “noi” e i “barbari”, il virus “accomuna” e costringe a pensare a
soluzioni “comuni”. Nessuno nel tempo del virus può più pensare di salvarsi da solo né può pensare di farlo
senza coinvolgere in questo processo la natura. Si dirà che la pandemia genera zone rosse, clausure
domestiche, militarizzazioni del territorio. E questo è indubbio. Ma qui il muro assume un senso
completamento diverso dal muro che il ricco costruisce per tenere lontano il povero. È un muro costruito per
l’altro, chiunque esso sia. Nel tempo del virus il “prossimo” è infatti ridotto radicalmente alla dimensione del
“chiunque”. Il muro, in tutte le sue forme compreso il metro di distanza al bar, viene allora costruito per
supplire la stretta di mano impossibile con quel “chiunque”. È una via di comunicazione e non il segno di una
esclusione. Prova ne è che la retorica fascista non ha potuto sbandierare quei muri come conferma della bontà
della sua proposta segregazionista. Di fronte alla strapotenza del virus ha dovuto riporre, almeno
momentaneamente, la sua più efficace arma.
Siamo troppo vicini all’evento anche per valutarne gli effetti sul piano politico. C’è tuttavia un fatto che va
registrato. Il virus sembra restituire alla politica il suo perduto primato. Il pensiero classico metaforizzava
questo primato del politico nell’immagine del pilota della nave che deve destreggiarsi in un mare ostile.
Essendo spiriti realisti, i classici sapevano che non c‘erano porti sicuri ove approdare per porre fine al
viaggio. La navigazione, dicevano, è necessaria, vivere non è necessario. L’“elemento” in cui bagna il
politico è una natura dove la fortuna, il caso, l’alea giocano un ruolo ineliminabile. La “virtù” politica
consisteva allora nel misurarsi con la strapotenza di questo elemento, governandolo con astuzia (metis) e
resilienza. Il politico è tale proprio perché depone l’illusione “umana, troppo umana” di poter disporre della
potenza degli elementi naturali, che invece ha rappresentato il sogno metafisico dell’umanità “moderna”,
quell’umanità che ha pensato il rapporto con la natura nei termini di una guerra dello spirito contro la materia
bruta. Primato del politico significa governo della natura non dominio. E bisogna aggiungere, per chiarire la
natura tutta “politica” di questo governo, quella formula così cara a Platone: kata dynamin, per quanto è



possibile a un mortale. Ebbene, non c’è dubbio che è proprio l’ipotesi del dominio a venire ridicolizzata da
un colpo di tosse a Wuhan ed è all’intelligenza pragmatica del pilota che si fa appello per governare, per
quanto è possibile, la spontaneità di un processo che si fa in barba alle nostre intenzioni. Covid 19 ha anche
questa virtù: richiama la politica alla sua specifica responsabilità, le riconsegna quel primato che aveva
illusoriamente lasciato ad altre istanze sovrane, alle quali si era subordinata, dichiarando la propria impotenza
e accontentandosi di svolgere un ruolo esclusivamente tecnico. Dopo Wuhan, invece, l’agenda non può che
essere fissata da una politica che deve “barcamenarsi” (la virtù politica era detta “cibernetica” dai greci, vale
a dire nautica) nel mare in tempesta di un contagio progressivo e apparentemente inarrestabile. Tant’è che ciò
che fino a poche settimane sembrava solo una irrealistica pretesa, è divenuto una sorta di parola d’ordine. La
politica, si dice, deve avere la priorità sull’economia. È questa che si deve piegare alle esigenze del Principe
che ha cuore il destino del suo equipaggio.

Il virus, infine, dispone alla meditazione. Non credo però che l’oggetto di questa meditazione sia la
contingenza dell’esistenza e la precarietà delle cose umane. Non abbiamo certo bisogno del Covid 19 per
riflettere sulla nostra fragilità. Questa angoscia non ci ha mai veramente abbandonato (checché ne dicano i
giornalisti che dagli studi televisivi pontificano sul fatto che, grazie al virus, un’umanità istupidita dai media,
cioè da loro, avrebbe finalmente “riscoperto” la sua ontologica insicurezza). Il virus declina piuttosto
l’esistenza, la nostra come quella di tutti gli altri, nel modo del “destino”. Improvvisamente ci siamo sentiti
trascinati da qualcosa di strapotente, che si fa nel silenzio degli organi, ignorando la nostra volontà. La libertà
è così compromessa? Si deve avere una ben mediocre idea della libertà per pensare che essa confligga con la
fatalità dell’accadere. Tra le virtù del virus bisogna annoverare la sua capacità di generare una idea più sobria
di libertà: la libertà che si realizza nel fare qualcosa di ciò che il destino fa di noi. Essere liberi è fare ciò che,
nella situazione, si deve fare. Non è una astrazione da filosofi, questa. La vediamo incarnata nell’operosità,
nella serietà, nella dedizione con cui migliaia di persone lavorano quotidianamente per rallentare il contagio.

 

Leggi anche:

Rocco Ronchi, Che cos'è la paura

Rocco Ronchi, La Sinistra postuma

Rocco Ronchi, Metafisica del populismo

Rocco Ronchi, Macchina e migrante

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/che-cose-la-paura
https://www.doppiozero.com/materiali/la-sinistra-postuma
https://www.doppiozero.com/materiali/metafisica-del-populismo
https://www.doppiozero.com/materiali/macchina-e-migrante
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



