DOPPIOZERO

|| mondo deve continuare, ma puo finire

Pietro Pascarelli
29 Febbraio 2020

Ernesto De Martino (Napoli 1908 - Roma 1965), il nostro grande antropologo, dapprima studio |e persistenze
di un mondo culturale antico sorprendentemente vive in diverse aree del Mezzogiorno d’ Italia ancora a meta
del XX secolo. Non fece coincidere |’ isolamento geografico con un isolamento etnico dei contadini, visti anzi
in rapporto dialettico con la culturadel mondo borghese dominante, e colseil salto fra culture tradizionali

con un proprio universo di conoscenza e rimedi, e la societa moderna disperata e dipendente da specialisti

con delegatotale circail sapere sullavitae lafine. Nelle ricerche che seguirono s affaccio, alcuni anni prima
di morire, sull’ interpretazione della sorte del mondo moderno nell’ era dell’ atomica e contemplo il senso ela
possibilita del perire della societa occidental e nella concezione della sua ultima perturbante opera, pubblicata
postuma per la sua morte improvvisa e prematura: La fine del mondo. Contributo all’analisi della apocalissi
culturali.

Di questo libro, a settembre 2019 € uscita, a distanza di tre anni dall’ edizione francese del 2016, una nuova
edizione italiana da Einaudi, che € ormai laterza dopo la prima del 1977, e la seconda del 2002, curate
entrambe da Clara Gallini (Crema 1931 - Roma 2017), che avent’ anni segui il suo maestro nellericerchein
Sardegna. In quest’ ultima versione, curata da Giordana Charuty, Daniel Fabre e Marcello Massenzio, il libro
s rinnova alquanto, a di ladei nuovi criteri di ordinamento dei materiali e di selezione dello stesso che
sfoltiscono il testo dalle citazioni non commentate, per un’ ulterioreriletturadel pensiero di De Martino che
vi circolaorapit chiaramente di ieri.

Ernesto De Martino vi € consacrato come pensatore europeo, con lariconferma a distanza del superamento,
gia presente nella seconda edizione del 2002 da parte di Clara Gallini, delle perplessita espresse nella sua
introduzione ala prima edizione che quest’ opera concepitafrail 1960 eil 1965 avevageneratoin lei circa
I attualita e il valore nel mondo contemporaneo.

L’ antefatto che spiegala genesi di tali dubbi riguarda, cosi mi sembra, lalegittimita del passaggio dallaprima
fase, quelladi Il mondo magico e quella“meridionale” dei suoi studi, alaseconda, in cui pure s riversavano

i temi portanti della prima, percepita come slegata da quella concretezza, distante dai principi del
materialismo storico e rivolta a un universo sempre pit permeato da letteratura, filosofia, psichiatria (anche
se gianel Mondo magico ¢’ el riferimento a Heidegger e Janet), forse dairrazionalismo o idealismo, e
comunque inattuale.

Allaprimauscitail libro suscitd non solo perplessita, ambivalenze e sconcerto per lacomplessita e diversita
dei campi disciplinari interessati, sconvolgente per la tradizione accademica, ma anche voci di
apprezzamento, come quelladi Carlo Ginzburg, che all’ epoca lavorava al suo “paradigmaindiziario”.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://d10.doppiozero.com/pietro-pascarelli

Formatos nell’insegnamento di Alfonso Omodeo e di Benedetto Croce, De Martino intraprese strade di
ricercaoriginali, non senzaritorni ameno temporanel o parziali nell’ alveo originario, lacui origineelo
studio documentale degli usi delle culture tradizionali e in esse del magismo come sistemadi protezione della
labilita del soggetto intrinseca nel tempo aurorale dell’ umanitain cui si collocail primo drammatico
differenziarsi dal mondo in cui era“gettato” dell’individuo come tale, come presenza, concetto crucialein De
Martino che staa significare la pienezza della persona nella partecipazione e nell’ azione nel mondo storico.
Tali studi erano confluiti nel libro I mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo (1948).

E proprio aquesto libro, e «ala primaformulazione del rapporto problematico con il mondo», nucleo
originario della stessa riflessione che ritroveremo in La fine del mondo, si ricollega |’ apprezzamento di
Ginzburg, che «propone di inserire || mondo magico, [ ] cosi come Dialettica dell’ illuminismo di
Horkheimer e Adorno — assieme a Paura della liberta di Carlo Levi, Apologia della storia o mestiere di
storico di Marc Bloch e Una storia modello di Raymond Queneau —in una costellazione europeadi libri
dell’ «anno zero» scritti sotto la minaccia nazista del crollo di un mondox». L’ apprezzamento si estende poi
oltre, perché le differenti linee teoriche idealiste o ispirate a un’ «antropologia maussiana di
addomesticamento del mondo», riconducono una lettura storicadi De Martino a «un contesto culturale non
esclusivamente italiano», oltre a dimostrare un confronto serrato con lo storicismo ei suoi limiti.



o
E
4]
o
m
(S
W
©
0
|-
o
8
v
©
c
=
m
=
@
£
o
o
<
o
S
o

O
>
)
>4
=
©
QO
&
O
=
=

Ernesto de Martino
Introduzione di Cesare Cases
Postfazione di Gino Satta
Bollati Boringhieri




A guest’ attivita, e in continuita di senso, era poi seguito il lavoro sul campo nel sud d’'Italia cui s accennava
al’inizio, culminato nel libri della grande trilogia meridionale: Morte e pianto rituale. Dal lamento funebre
antico al pianto di Maria (1958), Sud e magia (1959), La terra del rimorso. Contributo a una storia religiosa
del Sud (1961).

Ernesto De Martino aveva una mente geniale e due occhi “celestini” in un volto “ ossuto, squadrato alinee
dure”. Occhi “abituati a scrutare al di ladei confini del nostro tempo, del conoscibile’, e aguardarein faccia
lamorte. Comericorda Clara Gallini nella prefazione al’ ultima edizione di Morte e pianto rituale —libro di
“tragica bellezza’, emblematico della sua potenza d’indagine, che avrebbe vinto sollevando inquietudine il
premio Viareggio del 1958 — era un tale uomo che piu di tutti poteva apprezzare lavita. Di fatto egli studio
sul terreno del nostro Sud con profondita e accuratezza di dottrinai modi sedimentati nei tempi dal lavoro
della cultura per difenderne I’ assoluto valore dagli attacchi del negativo storico. Del male che poteva
assumere alora, frale popolazioni studiate di un mondo arcaico e povero agro-pastoral e, sostanzial mente
pagano anche se nominalmente cristiano, laforma della malaria, della mortalita infantile, della grandine e
dellasiccita, del fulmine che uccide il prezioso mulo di un contadino, della carestia, ma anche della volonta
di dominio o addirittura della malevolenza altrui generate dalla brama amorosa o dall’invidia e portate ad
effetto attraverso fatture e altri sortilegi come la pratica del malocchio, insomma da una magiaalienao ostile
al soggetto, di cui De Martino non mancadi cogliere I’ analogo opposto, suo antagonista almeno altrettanto
potente. Esso sara descritto nelle sue opere come una magia benevola al servizio dellavita e della
permanenzadel gruppo umano, come arsenale di incantamenti e rimedi, che non sono altro che dispositivi di
funzionamento e atti rituali e psichici costitutivi di un sistemateorico che si sviluppaes compie tuttavia
nella sua complessita, facendo presto rilevare come non sia tanto la bassa magia cerimoniale a proteggere, ma
I"idea che esista un principio al servizio del bene e della salvazione non solo dell’ individuo, madell’ intero
gruppo umano di appartenenza. Con il distacco delleipotesi soteriologiche come sistemadi pensiero dalla
magia come fenomeno circoscritto e situato nel campo della“metapsichica’ il cui significato Si esauriscein
singoli atti e scopi, viene introdotto il superamento della dimensione destinale dell’ individuo nella sua
finitezza, el’ingresso in un sistema che sfugge alla presa del tempo storico — destorificacioe il negativo
sottraendolo al piano inesorabile della realta contingente e a un tempo irreversibile — e apre aun diverso
piano di realta, a tempo ciclico dellanatura e dellareligione, alareintegrazione della presenza e alla
salvezzadi tutti in un tempo mitico-religioso e in un escaton di la da venire, ma promesso, che superala
prospettiva della fine senzariscatto del singolo, o I’ apocalisse di unacivilta. Questo tempo nell’ orizzonte
cristiano coincide con laparusia e la palingenesi, e non vi € la prospettiva dell’ eterno ritorno, mentre

nell’ orizzonte laico, nella prospettiva marxista si vuole che la salvezza siafrutto dell’ affermarsi di un
pensiero razionale, e di un progresso forse datutti idealizzato e dato per certo sul modello evoluzionistico o
della progressione escatol ogica cristiana che si inscrive nel tempo irreversibile della storia.

Ritroviamo tale dispositivo e le sue articolazioni anche nella Fine del mondo. Ed e esattamente fra queste
polarita che s muove sempre De Martino, con tutte le difficolta, e contraddizioni, le aporie del caso,
proponendo tuttavia modi alternativi o di integrazione delle due visioni, che nel suo progetto e nel libro
trovano espressione e un accurato approfondimento da parte dei curatori.

In una fase successiva De Martino, quella che portaaLa fine del mondo, e ancora unavoltain continuita di
Senso amio avviso, S apri aunaricerca piu astratta di sapore fenomenol ogico-esistenzialista— permeata
dalariflessione filosofica e dallaletteratura, nel riferimento ad autori come Martin Heidegger, Jean-Paul
Sartre e Albert Camus — avvertita come necessaria a fronte delle inquietanti incrinature della nostra societa



occidentale dopo i disastri delle due guerre mondiali. Essaimplicavail confronto dell’ antropologia con la
psichiatria e la psicopatologia per indagare sulla possibilita dellafine oltre il drammadel mondo magico, sui
momenti critici dell’ esistenza e dellastoriain cui e piu forte il bisogno di un dispositivo di protezione per il
singolo o per una comunita; sul declino dell’ ordine mondano per il singolo uomo, e sull’ eclissi di un mondo
come evento ciclico o come rischio permanente di naufragio della cultura nell’ abisso. Un confronto che
servivaanche ariaffermare la differenza e I’ autonomia culturale delle figure di espressione etnografica della
crisi, comeil tarantismo, momento di intenso disagio concomitante con un momento cruciale del ciclo
agrario, dai quadri psichiatrici, come quello dell’isteria, e inoltre arifiutare I'idea che essi possano esistere e
determinarsi nel vacuum senzamondo in cui li oggettivalo sguardo clinico collocandoli al di fuori di ogni
dimensione culturale.

Ladifferenza é assai chiara nella descrizione, ricordata nella premessa di Massenzio, che fornisce De
Martino di unacrisi di tarantismo “in statu moriendi”, cioe spogliata del supporto coreutico-musicale
indispensabile per inscriverlain una partitura culturale e quindi in un’ efficacia simbolica, cui assistetteil 28 e
29 giugno 1959 nella Chiesa di San Paolo a Galatina.

Il quadro etnografico privato dell’ integrita del suo corredo di colori e di partecipazione rituale con danze e
suoni, ben noto allo studioso, si appiattisce riducendos a disgregazione della presenza e del senso, a quadro
clinico di un evento psicopatol ogico (secondo laclinica) irrelato: «Avevamo ancora nella memoria

I’ esorcismo musicale visto pochi giorni primaa casadi Mariadi Nardo, cosi ordinato e regolare: [ ] maora
davanti ai nostri occhi non vi erache un intrecciarsi di crisi individuali senza orizzonte, il disordine eil caos.
In cappellanon ¢’ erano nélamusica, néi nastri colorati, [ ] né tutto il vario simbolismo messo in moto

dall’ esorcismo musicale in azione: ein assenza di questo tradizionale dispositivo di evocazione e di deflusso
i tarantolati naufragavano. [ ] Le scene che vedevamo dall’ alto della nostra tribuna ad audiendum sacrum ci
davano I'impressione di pietruzze colorate in un caleidoscopio in frantumi: inerti abbandoni a suolo,
agitazioni psicomotorie incontrollate, [ ] scatti di furore aggressivo, e ancora archi isterici, lenti spostamenti
striscianti sul dorso, abbozzi di passi di danza, tentativi di preghiere, di canti, conati di vomito».

Il passo immediatamente successivo del pensiero di De Martino il confronto frale apocalissi culturali ele
apocalissi psicopatol ogiche.

Infatti, come rilevano ancorai curatori, «Situazione storica da un lato, condizione umana dall’ altro: la
tensione oppone dunque storia e ontologia, e De Martino avrebbe definitivamente posto I’ accento su

quest’ ultima’. 1l che autorizza a paragonare fraloro delle apocalissi culturali prive di connessioni storiche| |
e soprattutto aintrodurre la correlazione con le apocaliss psicopatologiche, i “deliri dafine del mondo”,
vissuti individual mente».

Daun lato il mondo estraniato della Nausea di Sartre, in cui I’uomo e spaesato, dall’ altro la perdita della
“patriaculturale’, lascomparsa della familiarita e riconoscibilita dell’ ordine mondano, come nel caso della
psicos del contadino bernese.

Quella prospettiva, leggiamo oggi nell’introduzione di Charuty e Massenzio, assumeva “a oggetto d’indagine
la condizione umanain generale”, nella consapevolezza che «ll Dasein, la presenza al mondo, € minacciata di
dissoluzione per ogni uomo e ogni societa, in ogni tempo e in ogni luogo».

Come fa notare Massenzio, De Martino haindividuato laradice del male di vivere “nella condizione umana
ins€’, nell’angoscia del divenire, “nellarelazione che I’ uomo intrattiene col tempo eil suo fluire”,
estendendo il rischio dellacrisi a di ladel mondo magico, franoi.



De Martino peraltro, conil criterio di trascendimento di sé nel valore, fornisce una cornice soteriologicalaica
attraverso lavalorizzazione di un’intersoggettivita culturale fra gli uomini, che puo prescindere dalla perdita
di contatto col sacro di oggi. Se ne avvantaggial’ uomo isolato dal divino, come pure o schizofrenico che ha
perso il legame col mondo, dunque I’ uomo implicato nel passaggio “dall’ abisso di Agostino e del mistici

all’ abisso caotico e vuoto che inghiotte, il gouffre di Pascal e di Baudelaire”.

Il valore attual e della sua svolta epistemica per la comprensione delle apocalissi culturali staanche nella
ridefinizione della piattaforma e della prospettiva del proprio lavoro. Come osservano Charuty e Massenzio,
essa non e piu soltanto lo studio delle societa arcaiche, mal’incontro etnografico «in sé, nel contesto delle
societa contemporanee, in situazioni di ineguaglianza, di violenza, di dominio simbolico.

«L’ oggetto intellettual e che ne scaturisce» osservano ancora Charuty e Massenzio, € «un progetto di
“antropologia della storia” incentrato sullarelazione tral’ Occidente e |’ “alterita’, piuttosto che
un’ antropologia della culturacon i suoi universali, come nel programma levi-straussiano».

E non c’e collisione frai dispositivi salvifici delle societa arcaiche e la prospettiva storicistica di progresso. E
vero, come avverte |’ autore, che «ll tempo ciclico e tempo della prevedibilita e della sicurezza: il suo
modello é offerto dal ciclo astronomico e stagionale». Ed € vero anche che «nell’ ambito della storia umana
guesta tendenza della natura diventa un rischio, perché la storia umana e proprio cio che non deveripetersi e
non deve tornare, essendo questo ripetersi e gquesto tornare la catastrofe dellairreversibilita valorizzatrice. 1
tempo della prevedibilita e della sicurezza e per la storiail tempo dellapigrizia, il rischio della
naturalizzazione della cultura». Mail tempo ciclico del mito non si oppone adlastoria. Lareversibilita del
tempo eil ritorno dell’ uguale, modi che segnano il tramonto el risorgere dei mondi culturali nella
concezione della fine come evento storicamente determinato, a fronte della fine come rischio antropol ogico
permanente, sono solo un modo per “stare nella storia come se non ¢i si stesse”, proteggono la “ storicita del
divenire”, e preparano a un recupero valorizzante nella storicitadi cio che in un primo momento deve essere
temporaneamente destorificato, sottratto nella dimensione mitica alla responsabilita e decisione umana.

De Martino ha cercato la difficile unificazione di saperi diversi in un vasto orizzonte di riflessioni che collega
I"individuo al mondo, entro la cornice di un trascendimento di sé come possibilita morale e senso ulteriore
rispetto alla trascendenza e alla sponda del sacro. Sempre entro la cornice delle possibilita dell’ umano, ci ha
mostrato che razionalita e irrazionalita non si contrappongono masi integrano in magia e miti, forze e
strutture capaci di creare realta ulteriori rispetto a quella storicaimmediata. Come osservano Charuty e
Massenzio, De Martino «sovverte I’ opposizione fraindividual e e collettivo, psicologico e sociologico, per
legare insieme le trasformazioni della societa e quelle dell’ economia psichica come in Michel Foucault, come
in Marcel Gauchet, quando analizzala crisi dell’individuo», e come in Norbert Elias quando s interroga sui
processi di decivilizzazione».

L a sua posizione rimane equidistante fra razionalismo e irrazionalismo, frarielaborazioni laiche e religiose.
Comerileva Cesare Cases nella suaintroduzione a Il mondo magico, De Martino ha crocianamente
considerato “I'importanza dell’ individuo come una fonte di innovazione spirituale”; mentre il suo modo di
correlare crisi e culturalo ha avvicinato non a Freud, rimasto chiuso nella dannazione della coazione a
ripetere, maaJung per aver questi mostrato il dinamismo del simbolo, che rompe I’ isolamento del sintomo e
aprelacris alareintegrazione attraverso il contatto col mondo dei valori culturali.

Non troviamo in De Martino semplificazioni pronte all’ uso sul dafarsi e sul nostro destino, ma un cosmo in
Cui muovers intutte le direzioni, in cui sono scardinati certezze e il tempo stesso come siamo abituati a
pensarlo, e siamo chiamati alla consapevolezza dei nostri valori e limiti per costruire un mondo nuovo.



E aloradovremmo forse riflettere sulle parole ancora di Cases, quando sostiene che la fine del mondo non e
nellafine, che paventiamo, della nostra civilta occidentale, “nellaformadel capitalismo e dei valori cristiano-
borghesi da esso propugnati”, ma nella sua “ spasmodica conservazione”, e che la sua fine soltanto, invece,
“puo rendere possibile la sopravvivenzaeil dispiegamento dell’ umanita’. L’ apocalisse allora
rappresenterebbe larivelazione del nulla sul cui bordo gia siamo, in attesa di un nuovo inizio.

Nota: Ho affrontato questi temi anche in “Rivista Sperimentale di Freniatria’, Vol. CXXI1X, N. 2/2005,
Psicopatologia e cultura nel pensiero di Ernesto de Martino, saggi di E. De Martino: Crisi della presenza e
reintegrazione religiosa, e Il problema della fine del mondo; saggi di: Clara Gallini, Marcello Massenzio,
Bruno Callieri e Mauro Maldonato, Roberto Beneduce. Numero monografico (con mio Editoriale).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Ernesto De Martino
La fine del mondo

Contributo all’analisi delle apocalissi culturali

Nuova edizione a cura di Giordana Charuty, Daniel Fabre e Marcello Massenzic




