DOPPIOZERO

L évi-Strauss, Montaigne e il cazzotto

Gianfranco Marrone
28 Febbraio 2020

Che cos & un cazzotto? Secondo gli studiosi di preistorianon s trattava di un bestiale pugno in faccia, quanto
semmai, piu tecnicamente, di una specie di punzone, un blocco di silicio di forma ovoidale appuntito a
un’estremita. Privo di manico, lo si teneva stretto con lamano chiusa (da cui I’ omonimia) per battere o
frantumare. Un arnese grezzissimo, la cui efficacia eraassai limitata. Eppure era diffuso praticamente
dovunque (dalla Francia allaRussia al’ Africa), e lo rimase per ben 100.000 anni. Doveva essere qual cosa del
genere:

Ora, se s calcolachelo sviluppo dell’ uomo sullaterra conta al’ incirca 125.000 anni, il cazzotto ha avuto
unavitalunghissima, ed é stato |’ unico utensile a disposizione degli esseri umani per quattro quinti dellaloro
storia. Poi, improvvisamente, ¢’ € stata un’ accelerazione: dal blocco si € isolata una scaglia, ed € nato il
coltello; di Ii apoco il metallo, e gli strumenti relativi, coni quali ci si é assestati per quattromila anni; fino a


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/levi-strauss-montaigne-e-il-cazzotto
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone

che negli ultimi trecento arriva la scoperta del vapore e poi dell’ elettricita, grazie a cui I’ umanita ha compiuto
salti piu notevoli che non in tutto il periodo precedente. Altro che evoluzione continua della specie umana a
imitazione dello sviluppo regolare di un bambino che passa, poco a poco, dall’infanzia alla maturita e infine
allavecchiaia: “L’umanita assomiglia molto di pit aun vecchio di ottant’anni che fino ai settant’ anni sarebbe
rimasto nella condizione dell’ infante, senza nemmeno conoscere |’ afabeto, e poi, dai settanta ai
settantacinque anni, avrebbe terminato il programma delle elementari, e infine, dai settantacinque agli

ottant’ anni, il programma delle scuole secondarie e delle superiori”.

Paroladi Claude L évi-Strauss, che fa questo ragionamento nel gennaio 1937 (oggi vi avrebbe aggiunto
guanto meno |’ entratain scena del digitale), durante una sorprendente conferenza dal titolo “Una scienza
rivoluzionaria: I’ etnografia’, tenuta nella sede parigina della Confédération Générale du Travail, il potente
sindacato socialista francese. Ritrovato da poco frale sue carte, il dattiloscritto di questa conferenza sembra
siail suo primo scritto organico in tema d antropologia. Ben precedente al celebre libro sulle Strutture
elementari della parentela (1948), sinora considerato il punto di partenza del suo pensiero. Lo troviamo
adesso in Da Montaigne a Montaigne, un importante libretto che raccoglie anche il testo inedito di una
seconda conferenza, intitolata “ Ritorno a Montaigne”, tenuta ala Facolta di Medicina di Parigi per iniziativa
del Comité protestant d’ éthigue (probabilmente una delle sue ultime uscite pubbliche). Il volume, uscito in
Francianel 2016 per la curadi Emmanuel Désveaux, viene proposto adesso nellatraduzione italiana di Carlo
Monteleone dall’ editore Raffaello Cortina (pp. 116, € 11). La presentazione di Désveaux situa questi due testi
del grande antropologo francese nell’ alveo della ricerca etnol ogica del Novecento, mentre la postfazione di
Montel eone discute soprattutto larelazione fra L évi-Strauss e Montaigne.






Non si tratta, diciamolo chiaramente, di unatrovata editoriae, della classicalista dellalavandaia del Grande
Autore ripescata nel fondo un cassetto e pubblicata per puro marketing. Di un grande personaggio come

L évi-Strauss sappiamo certamente gia tanto, ne conosciamo I’ acume, lalucidita, I’ erudizione, la straordinaria
capacita di elaborare originali modelli di spiegazione del fatti umani e sociali, la caparbia ostinazione nel
coniugare laricerca scientifica piu avanzata con I’ interpretazione fil osofico-politica della societa e della
culturaattuali. | suoi libri, per chi haavuto la pazienza e lafortunadi leggerli afondo, hanno formato tre o
guattro generazioni di

antropologi nel senso lato del termine, ossia di studiosi e curiosi che sanno ritrovare nel dettaglio piu minuto
della quotidianita—si pensi ancoraa punzone paleolitico — interi sistemi di pensiero, complesse
configurazioni culturali. Questi due testi inediti arricchiscono ulteriormente lafigura dell’ autore di
Antropologia strutturale, non solo perché ci danno, come dire, il punto d' avvio e quello di arrivo del suo
percorso intellettuale, entrambi provvidenziamente segnati dal nome di Montaigne, ma anche perché ben
individuano acuni dei suoi principali bersagli teorici: il materialismo dialettico (degenerazione di Marx), da
una parte, |’ evoluzionismo sociologico (degenerazione di Darwin), dall’ altra. Permettendoci di mettere ancor
meglio afuoco lasuafisionomiaintellettuale.

Torniamo al cazzotto. Quel che s ricava dalle ostinate vicende di questo arnese primitivo, s € detto, é che
non si da alcunalinea evolutiva predeterminata nelle culture umane, poiché non esiste uno sviluppo lineare
che vadal semplice al complesso, come dire dal selvaggio a civilizzato, dato che ogni cultura hale proprie
forme di sviluppo relativamente autonomo. La caccia, |’ agricoltura, I’ allevamento, ad esempio, non solo non
s succedono mai secondo un criterio unico, ma non sono affatto le stesse nelle diverse comunita, nel vari
paesi. Una cosa e cacciare piccoli animali per sfamarsi alla bisogna, altra cosa organizzare una battuta per
catturare grandi mammiferi in gruppo e con lance ben acuminate adatte all’ occasione. Come dire cheiil
modello darwiniano dell’ evoluzione naturale, applicato alle forme sociali, perde di efficacia esplicativa,
irrigidendo le reali dinamiche antropologiche. E se questo vale per il tempo, vale anche per |o spazio. Lévi-
Strauss insiste molto sull’idea che i vari fenomeni culturali —dalle tecnologie ai miti, dalle relazioni di
parentela ale divinita e cosi via— non hanno un’ unica origine geograficaa partire da cui s sono viavia
irradiati nelle culture vicine. Non esistono cioe invenzioni uniche che progressivamente si diffondono nel
territori limitrofi fino a prendere |’ intero pianeta.

Ogni luogo hale sue specificita, le sue istituzioni, le sue storie, il suo pantheon. Una societa puo prendere a
prestito da una comunita adiacente un certo el emento culturale — un mascherone, un animale magico, |’ ansa
di un vaso — come puo rifiutarlo, o ignorarlo, o invertirne i tratti espressivi ei significati rituali. Le varie
componenti che fanno parte di una cultura, sostiene Lévi-Strauss, sono come gli elementi di unalingua: s
costituiscono reciprocamente di modo che, alafine, tutto si tiene. Non ¢’ e nulla che determina nulla, nessuna
struttura materiale che va a costituire sovrastrutture ideali (come appunto sostiene il marxismo volgare),
poiché e solo nellarelazione, nellareciprocitd, nel contatto — sia esso di approvazione o di diniego —chele
varie culture si costituiscono, si assestano, si trasformano.

Daqui il carattere rivoluzionario dell’ etnografia. Da un lato, ricorda L évi-Strauss, se pure I’ etnologo
innovatore a casa propria (auspicando il cambiamento delle strutture sociali oppressive nelle quali si trova ad
abitare), é invece tradizionalista a proposito delle culture altre che si trova a studiare, sperando ardentemente
che non cambino, che non cedano alle sirene mortifere dell’ Occidente, di fatto suicidandosi. Ma questo gesto
apparentemente conservatore €, a ben vedere, rivoluzionario, 0 quanto meno progressista, perché francamente



rivendicale differenze culturali, le specificitad’ ogni assetto antropologico, i diritti d’ ogni singola cultura di
vivere secondo i propri principi, i propri valori.

Relativismo? Certo, ma non ingenuo. Esso non implica affatto (come molti sostengono) la giustificazione
aprioristicadi ogni valore, di ogni istituzione o comportamento. Poiché le culture esistono se e solo se
mantengono un contatto diretto e costante fra di loro, ponendo in gioco se stesse, mettendosi in perenne
discussione, misurando e soppesando il valore dei propri valori (ecco lalezione di Montaigne). Ne deriva,
scrive Lévi-Strauss, che “il progresso sociale puo essere mantenuto e sviluppato solo alla condizione che
questi contatti frai popoli continuino”. Il pericolo — politico oltre che culturale — & I’immobilismo,
I"isolamento, |a sclerotizzazione asfittica delle istituzioni sociali, dei fenomeni antropologici, in una parola
delle tradizioni. Bellalezione di apertura mentale, utile ancora e soprattutto oggi, ingenuo periodo di
riscoperta dei localismi etnici fini a se stessi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




