DOPPIOZERO

|| male cheviene

Pierre-Henri Castel
31 Gennaio 2020

Porre lafine del tempi come una certezza effettiva significa uscire dal circolo incantato di un’ affermazione
apocalittica che deve essere fatale, pur non essendolo in definitiva cosi tanto — e che mobilita una certezza
per celiaal servizio di un’angoscia che, per coronare il tutto, si superera da sola per magia.

In realtd, la certezzain questione, nella sua piatta banalita, € proprio quella che € scongiurata dall’ “euristica
dellapaura’, dalla metafisica dell’ “ angoscia ontologica’ o dall’ etica del “dovere dell’ angoscia’. Sono sicuro
dellafine dei tempi in un orizzonte storico, che non ho affatto bisogno di datare per definire lafine
imminente. Quanto all’ angoscia che provo, nemmeno essa ha caratteristiche trascendenti, poiché non
concerne strettamente nulla che verta sull’ essere o sul mondo, bensi sugli eventi concreti e sulle loro cause
sociali e naturali. Stranamente, anzi, questa certezza suona a morto per I’ angoscia come sentimento
indefinito. Essariapre infine la porta alapaura, il che € molto diverso. E I’ avvenire ci fa sicuramente temere
COSe precise, e per ottime ragioni. Notate peraltro che, siccome questa certezza e queste paure non hanno
niente di molto banale, non vedo perché non dovrei attribuire queste (o qualcosa di assai simile) agli uomini
delle generazioni future, che sicuramente saranno piu vicini di me alafine dei tempi. Diciamo solo che essi
saranno molto piu sicuri della propriafine, e che le loro paure avranno oggetti molto meglio determinati delle
nostre. L’ importanza di questa osservazione apparira presto.

Difatti, perché scongiurare pertanto una simile certezza? Perché negarla a prezzo di tante contorsioni logiche
ed emozionai?

Qui, il Maleentrain scena. L’ abolizione dell’ umanita, secondo il giudizio comune, € infatti il male assoluto.
E perfino un male insuperabile per due ragioni. La primaé che non ci sara piti alcun male dopo, né alcun
male a di ladi essa, poiché non sussistera nessuno che potrebbe commetterlo, o fare peggio. Gli ultimi atti
cattivi saranno, almeno in primaanalisi, quelli degli uomini peggiori, e saranno anchei peggiori atti possibili.
Il fatto merita un commento, poiché forse saranno per qualita o quantita atti apparentemente meno gravi di
molti di quelli cheli avranno preceduti (dopotutto, poiché non ci sara piu molta gente che pud morire, forse
I’ ultimo atto umano sara un semplice suicidio, niente di molto spettacolare!). Tuttavia, il loro status di atti
terminali li trasformerain essenza: infatti, con tutto sara consumato, cioe reso definitivo, irrimediabile,
imperdonabile. In fondo, la scena finale non sara piu soltanto una scena di crimine, ma una scenain cui, per
di piu, calail sipario su tutte le scene di tutti i crimini, dando loro in qualche modo ragione. La seconda
derivadalla natura di un’ apocalisse senzaregno, in atri termini senzagiudizio finale né aldilané per i giusti
né per i reprobi. Se unatale fine dovesse verificarsi, € chiaro che essa annullerebbe in modo retroattivo la
totalita del bene compiuto dalla specie umanafin dalla sua origine. Ogni atto sara stato dunque vano, e
dovremmo rabbrividire in anticipo per larisata malinconica dell’ ultimo uomo che si volta e contempla con
un’amarezza corrosival’inanita di tutti i sacrifici, gli lanci morali ei successi dellavirtu, e delle cose belle e
buone che ne saranno state, primadi lui, la giusta ricompensa. Infatti € essenziale che il Bene conservi il suo
orizzonte di senso, e che possa, se 0so dirlo, proiettarsi in avanti, la dove sara pienamente giustificato, anche


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-male-che-viene
https://d10.doppiozero.com/pierre-henri-castel

seinun’atravita, o in unavitafutura, o agli occhi delle generazioni che ancora devono nascere.

Se questo genere di speculazione sulla vanita retroattiva del bene pare troppo ardita, consultate le vostre
intuizioni morali ordinarie. Lamanierain cui le persone muoiono e le circostanze particolari in cui s parladi
morti ammirevoli costituiscono un ingrediente fondamentale del senso che diamo allavita. Sono sempre delle
morti che danno senso allavita. Ora, € proprio quell’ orizzonte di senso ad essere annichilito dallafine dei
tempi. Infatti, a che cosa potrebbe somigliare una morte ammirevole, a tempo delle ultime morti, e nella
disperazionein cui la gente morira allora?

Il senso della vita, senza nemmeno parlare del senso del Bene, appare in questa luce come unafarsa— e non
dico unacattivafarsa, per evitare latautologia. Ne deriva che I’ ingiunzione assol uta, fatta all’ umanita, di
lottare contro la sua propria distruzione sembra, a prima vista, dare ragione ai filosofi tedeschi. Qualcosa
ripugnaal fatto che potremmo finire ad opera delle nostre stesse mani come specie vivente o come umanita.
Un modo seducente per formulare questaidea & quello di Jonas.

Possiamo ben argomentare afavore del diritto di individui isolati di suicidarsi, lui dice. Tuttavia, pare che vi
siauna sorta di contraddizione, logica o morale, a parlare di un suicidio collettivo dell’ umanita— un suicidio
acui essa acconsentirebbe in maniera ponderata. In effetti, anche se si ammettesse che é permesso suicidarsi
per preservare la propria dignitain quanto “persona’, cioé in quanto membro dell’ umanita, I’ umanita come
tutto non puo abolire la propria essenza e suicidarsi, perché non dispone per |’ appunto dell’ orizzonte di
umanita piu vasto che si offre all’individuo. Essa € questo orizzonte; non dispone di un orizzonte di
giustificazione che la supera. Ora, non fare nulla contro I’ estinzione del genere umano non e la stessa cosa
che commettere un suicidio collettivo?



Dietro a queste formulazioni, affioraun’ideaforte: ¢’ e qualcosa di impossibile —o dal punto di vistalogico, o
perché |’ avversione che I’ idea suscita € un dato costitutivo delle nostre esistenze — nel fatto che il destino
dell’ umanita racchiuda una possibilita reae di autodistruzione. Si, possiamo andare verso di essa, e forsela
rischiamo, ma qualcosain noi deveribellars “assolutamente” o “essenzialmente” contro questa minaccia.

Per esempio, sembra far parte della nostra percezione dell’ umanita che ciascuno di noi siagravido
dell’umanita futura che puo far nascere. E cosi facile tacciare di pura superstizione acune pratiche
sicuramente esotiche per noi — pratiche che condannano un assassino non solo per la persona che ha
assassinato, ma anche per i figli non nati della vittima, e per la discendenza infinitaacui egli hanegato il
diritto di esistere? Senza dubbio, alafine dei tempi, la morte cambierebbe dunque valore. Lamorte di ogni
ultimo superstite sarebbe, per analogia, come la*“ seconda morte” dell’intera umanita—il che ci illuminaa
contrario, forse, su cio che oggi la rende ancora relativamente sopportabile: ovvero, che lamorte non sia per
tutti lafine di tutto.

In questo spirito, il significato dell’amore, del rapporti sessuali, della procreazione, ma piu in generale di
tutte le cose che proiettiamo al di 1a delle nostre esistenze particolari nella vita delle generazioni avenire —
opere d arte, messaggi di saggezza, vasti progetti collettivi — tutto cio a quanto pare sarebbe negato alla
radice. Lavitasessuale s ridurrebbe a una convulsione pornografica, e partorire non sarebbe nient’ altro che
gettare un’ ultima palata di carne umana nella fornace delle ultime disperazioni.

Cio che é tuttavia buffo, dafar morire dal ridere (peratro una bella morte che, ahime, rischia poco di essere
collettiva, atal punto lagente di oggi e di cattivo umore), in questi quadri assai vividi e assai drammatici di
Cio che ci accadrebbe se mettessimo in dubbio I’ essenza “indistruttibile” dell’ umanita, & che riciclano,
spingendoli fino al parossismo, cio che osserviamo in questo stesso momento attorno a noi. Nessun bisogno
di aspettare lafine dei tempi. Schell, dacui li prendo a prestito, li hatrovati osservando i suoi contemporanei;



ein chemodo li haletti? se non come segni sicuri dei tempi dellafine...

Ad ogni modo, esistono poche possibilita (e questa osservazione si applica a me come a chiunque) checi si
possa fare un’idea del Male diversamente — cioé diversamente che spingendo al parossismo cio che troviamo
detestabile nel mondo in cui viviamo. Tuttavia, cio non dispensadal tentare un’analisi del Male, un’analisi
filosofica, s intende, che ne afferri il concetto per la vita e (quand’ anche fosse situata storicamente) cerchi di
estrarne una forma generale e trasponibile che, contribuendo alla lettura del Male passato, funzioni anche
come anticipazione del Male futuro. Naturalmente, questo passato e questo futuro sono i nostri, quelli che
osserviamo (o crediamo di osservare) dal nostro piccolo balcone datato e transitorio. Poco importa— isolare
laformadel Male al di 1adelle sue instanziazioni esemplari conservatutto il suo valore.

Estratto di Pierre-Henri Castel, || male che viene. Saggio incalzante sulla fine del tempi, ed. Queriniana,
2020, p. 92. Pierre-Henri Castel sara ospite domani a Philo il 01 Febbraio 2020, dalle 10:30 alle 17:00, in
dialogo con Maria Nadotti.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.queriniana.it/novita
https://www.scuolaphilo.it/evento/il-male-o-il-bene-che-arriva_201906290932/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

)
llln"
/]

-, -

CASTEL;@;

=

Saggio incalzante
sulla fine dei tempi

(Queriniana



