DOPPIOZERO

Nel castello incantato di Emanuele Severino

Alessandro Carrera
24 Gennaio 2020

Emanuele Severino € mancato il 17 gennaio, ma per sua espressa volontalo si é saputo soltanto a funerali
avvenuti. Nella sualungavita (era nato a Bresciail 26 febbraio 1929), in piu di ottantalibri e centinaia di
articoli, Severino ha edificato un sistema filosofico che & paragonabile solo a un castello incantato, nel quale
e facile entrare ed € poi molto difficile uscire. Il lettore che ne voglia esplorare anche solo una parte deve
essere avvertito che gli ci vorradel tempo primadi rendersi conto delle maestose dimensioni dell’ edificio.
Anche se |’ architettura appare troppo classicamente solida per una sensibilita postmoderna, piace perdersi
nelle sue stanze e corridoi. Dopotutto, la mappa é tracciata fin dall’inizio, da La struttura originaria (1958) e
dall’ articolo sul Ritorno a Parmenide (1964). Severino ha avuto lafortunadi procedere per variazioni infinite
di poche maforti idee fondamentali, ed € per amore di queste variazioni che non si desidera uscire. Ci s
aspetta una svolta che aprira una visita inaspettata, I’ improvviso movimento di unatenda che permettera di
gettare un’ occhiata su cio che fuori da quelle muraimprendibili il mondo contemporaneo e diventato.

Ecco da uno spalto il triste destino di unateologia che non safar altro che dissezionare Dio, ecco daun
balcone il panorama dell’ inevitabile declino di tutti i sistemi totalitari, incluso il capitalismo planetario che si
ritiene cosl invincibile, ecco da una finestra lasciata aperta un soffio di vento gelido mentre di sotto la parata
militare della tecnologia non smette di celebrarei suoi trionfi. Per un momento ci si pud consolare pensando
che finché resteremo nel castello saremo al sicuro. Se lafuori tutto appare transitorio e destinato a decadere,
dentro tutto e incontrovertibile, eterno, gioioso e glorioso. Ma sara Severino stesso, con la sguisita cortesia
che gli erapropria, arivelare al’incauto visitatore |’ errore che ha commesso. Non ¢’ e sicurezza

dall’ onnipresente nichilismo di una civilta che non hamai messo in discussione la credenzain base alaquale
“tutto deve passare’, tutto prima o poi sara nulla. Bisogna piuttosto iniziare a pensare |’ opposto: che nulla
passa e che tutto e eterno, dentro e fuori il castello. Anzi, per essere piu accurati, tutto “oltrepassa’, tutto
oltrepassa la soglia di cio che appare svanendo nellaterrainvisibile di cio che non appare, ma che non per
guesto “non €”, perché non ¢’ & luogo dove cio che € stato possa cessare di esistere.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/nel-castello-incantato-di-emanuele-severino
https://d10.doppiozero.com/alessandro-carrera

Stupito, anche un po’ intimidito dalle dimensioni grandiose di cio che gli € stato rivelato, il viaggiatore trova
il coraggio di obiettare che la saggezza del mondo dice, a contrario, che non ¢’ & luogo dove cio che non é
piU presente possa continuare ad essere, come non ¢’ e luogo dove cio che non € ancora possa gia stare, ma
Severino non gli datregua: dunque lei mi stadicendo che I’ essere puo diventare non-essere e che il nulla puo
diventare essere? E come, di grazia? In base a quale miracolo? Forse la creazione divina? Ma se Dio ha
creato un mondo che pud anche distruggere, allora non ha creato nulla, ha creato solo del nulla. E lei davvero
crede aquesto?

Quando Nietzsche ebbe il primo barlume dell’ Eterno Ritorno, si senti esaltato e terrorizzato. Heidegger, per
parte sua, lamentava |’ inadeguatezza del linguaggio che non erain grado di superare le definizioni

tradizionali dell’ essere e non sapeva parlare adeguatamente dell’ Evento che scandisce |’ essere in differenti
“invii”, o epoche. Rispetto a queste esaltazioni e lamentazioni, Severino suggeriva piuttosto che
I"'impossibilita di razionalizzare lalogicadel divenire deve essere oltrepassata dalla consapevolezza che la
nostra transitorieta e anche le nostre sofferenze sono gia comprese e dunque risolte nella Gloria dell’ essere, la
cui connotazione emotiva fondamentale (che non & piu nemmeno un’ emozione ma una determinazione
ontologica) elaGioia.

Fermamente anti-nietzschiano e anti-heideggeriano, Severino si € opposto per tuttala vita alla sottomissione
dell’ essere allatirannia del tempo e del divenire. In risposta a questa “follia dell’ Occidente”, come |’ ha
ripetutamente chiamata, Severino ha percio elaborato la dottrina di unatriplice eternita: eternita dell’ ente (di
tutti gli enti, anche di quelli piu effimeri), eternita dell’ orizzonte (del contesto) in cui I’ ente appare, ed
eternita dell’ ordine nel quale gli enti si celano o si mostrano rispetto all’ orizzonte dell’ apparire. Lafortezza
parmenidea e antiplatonica che Severino ha costruito non intende dimostrare che |’ esperienza quotidiana del



mondo sia soltanto un’ apparenza e che noi viviamo nel Velo di Maya o in qualche Matrix hollywoodiana. Al
contrario, Severino sostiene che ogni apparenza €, non importa quanto ingannevole appaia, dal momento che
dopotutto non € un niente e dungue non puo trovarsi al di fuori dell’ essere. Che tutto esista per sempre e che
tutto sia eterno non significa che il mio io empirico siaimmortale — I’ eternita non e I’'immortalita— ma che
ogni “istantanea dellareatd’, se &, € per sempre, non ¢’ € un passato in cui non erae non ¢’ e un futuro in cui
non sara.

Non sto parlando da severiniano. Non sono stato un suo allievo e nemmeno sono un suo seguace. Ho
incontrato il pensiero di Severino nel corso di unariflessione che partiva dallafenomenologiadi Carlo Sini
per poi concentrarsi sui meriti e le aporie delle critiche severiniane ai campioni dell’ ultima metafisica
europea. Severino non prese affatto male le mie perplessitanei confronti di vari aspetti del suo pensiero. La
primavolta che ci sentimmo al telefono, dopo cheio gli avevo mandato il mio La consistenza del passato.
Heldegger Nietzsche Severino (Medusa 2007), mi disse divertito che nel mio libretto “davo delle belle
mazzate”. Fu I’inizio di un lungo dialogare, mantenuto sporadicamente per dieci anni, dal 2008 fino al
CONVegno per i suoi novant’ anni, tenuto a Brescianel 2019, ma soprattutto nella sua casa, trai suoi libri, il
pianoforte, |la musica che era stata la sua prima passione e |o era ancora, anche se non mi venivaincontro su
compositori che lo incoraggiavo ad ascoltare (Schonberg, la seconda scuola di Vienna) e che restavano
lontani dalla sua sensibilita. Erano conversazioni rare ma meravigliose, incredibilmente serene, condotte in
un’ assenza di tempo che a volte durava un’intera giornata (non posso evitare il paradosso di dare una durata
al non-tempo severiniano), finché ebbi notizia da Massimo Dona che esisteva una traduzione inglese
completadi Essenza del nichilismo (2° ed. Adelphi 1982) uno dei libri fondamentali del canone severiniano,
ad operadi Giacomo Donis, approvata dallo stesso Severino, e che per varie ragioni non eramai stata
pubblicata.

Decis in quel momento che dovevo far pubblicare quel libro. Non perché mi fossi convertito a severinismo,
la mia formazione fenomenol ogi co-ermeneutica non me lo permetteva (ma allafilosofia di Severino, che non
hamai preteso di essere unareligione, ci s pud convertire come se lo fosse, come del resto € accaduto

all’ heideggerismo). Volevo che Essenza del nichilismo potesse circolare in inglese, e quindi potenzialmente
ovungue, perché ha cose da dire che forse nessuno ha detto con la stessa chiarezza. Ne scelgo una: quando
Platone “scarica’ Parmenide, nonché la rigorosamente binaria dottrina parmenidea (I’ essere €, il non-essere
non &, non si da una dimensione intermedia), per sostituirla con quella“mescolanza’ di essere e non essere
che costituisce il “mondo” — ecco, quando Platone fa questo, non solo creail “mondo di Platone” ma ancheil
mondo in cui tutt’ oravive I’ intero occidente, il mondo fatto di apparenze e di idee, di cose ed esseri viventi
che misteriosamente giungono all’ esistenza e altrettanto misteriosamente ne escono (ed eraun entrare e
uscire dall’ essere che peraltro risultava misterioso anche a Platone).

Il mondo di Platone, aggiungerei, il “significato” di un “significante” (la“mescolanza’) che nellaluce
dell’ apparizione dei fenomeni ci fa percepire I’ ombra della perduta pienezza dell’ essere parmenideo,
pagando pero il prezzo dellanullificazione dell’ unita dell’ essere stesso — il prezzo insommadel nichilismo,
I” adeguamento alla convenzione secondo la quale il mondo dopotutto € un nulla: una volta non ¢’ era, adesso
¢’ &, un giorno — quando Dio vorra o quando lo decidera la tecnol ogia— potrebbe non esserci piu. Davanti a
questo nichilismo dispiegato sono possibili, per me, due risposte. La prima e quella che, semplificando,
ricavo da Carlo Sini: le cose che ci sono, in quanto e per quanto sono, “valgono lapenad’, eil vero nichilismo
€ pensare che siccome un giorno non ci saranno pitl sono gia un nulla anche adesso. La seconda € quella di
Severino, il quale assume su di séil compito colossale di ricondurci afronteggiare I’ intollerante assolutezza
dell’ essere, il suo Reale inscalfibile, sapendo bene che il suo discorso non pud che apparire paradossale e
insostenibile proprio alla stessa fil osofia platonico-aristotelica fondata sulla dismissione di quell’ Uno
parmenideo, di quel Readle.



Ma, come ho detto, non c’e bisogno di convertirsi al severinismo per cogliere |’ audacia del suo tentativo, e
delle scoperte che permette anche se non ci si dichiarad accordo con I’impianto che le anima. Perché questa
audacia potesse incontrare lettori fuori d’Italia, e perché il quadro dellafilosofiaitaliana conosciuta all’ estero
non mancasse di questa figura, mi sono dedicato per anni afar trascrivere, editare e poi cercare di pubblicare
il manoscritto di Essenza del nichilismo in inglese. E stato poi grazie al’ aiuto di Ines Testoni, Universita di
Padova, allievadel Maestro, che molti problemi pratici sono stati risolti e The Essence of Nihilism € uscito da
Verso nel 2016, aLondraeaNew York, acuradi entrambi.

Severino ha avuto in sorte molti anni per limare erifinire le sue idee, ma ce ne vorranno molti altri per poter
assorbire e decantare e sfaccettature del suo insegnamento, perché se al’inizio di un filosofo impressiona e
magari disorientail sistema, con il tempo prendono luce i dettagli. Delle perplessita che avevo espresso nei
suoi confronti in quel mio libretto del 2007, alcune le difenderei ancora; altre no. Venivano daun
presupposto “costruzionista’ o “correlazionista’ che allora non avevo messo in discussione e che oggi sarel
piu cauto a utilizzare. Consisteva nel dare per scontato che cio che Severino chiama “totalita dell’ apparire’
deve pur apparire a qualcuno, e che se ¢’ é esperienza ci vuole un soggetto che faccia esperienza.

In Severino, il soggetto nonc’é. C'eil “mortale’, che € mortale solo perché non sadi essere eterno. Mail suo
inconscio lo sa. (Non el’inconscio dellapsicanalisi, €1’inconscio dell’ essere stesso, ma sono piu vicini di
guanto non sembri.) Non avevo considerato adeguatamente, allora, che si danno esperienze soggettive senza
soggetto (il sogno, il trauma). 1l soggetto, retroattivamente, comprende di averle esperite, e anzi datae
esperienza retroattiva viene costituito come il soggetto che é. Nulladi tutto cio concerneil sistemadi
Severino (un castello nel quale e facile entrare e difficile uscire, il che & un altro modo di direche é
ossessivamente autoreferenziale), matener presentei limiti intrinseci del costruttivismo mi avrebbe permesso
di capire meglio in che senso la filosofia severiniana non ha bisogno di un soggetto cartesiano che si fa
un’immagine del mondo o che“si trascende” verso il mondo,come invece accade nellatradizione
fenomenologica.

Oggi mi sentirei di affermare che una parola decisiva sull’ eredita di Severino potrebbe venire dal confronto
con lascienza. Chiedo scusa al lettore pit avvertito perché mi dovro esprimere, causaignoranza, in maniera
molto rozza. 1l grande dibattito dellafisicadel ‘900, e che si prolunga nel XXI secolo, e’ apparente
incompatibilitatralarelativita generale e la meccanica quantistica, trail continuum spazio-temporae eil
salto quantico. Nellafisica quantistica non abbiamo piu a che fare con il mondo come correlato

dell’ esperienza; |’ osservatore di Heisenberg non € un soggetto trascendentale, non ¢i da una “immagine del
mondo”, il risultato dell’ osservazione non é circoscrivibile da un pensiero oggettivante, né 1o si puo pensare
senza servirsi del linguaggio matematico. Come dobbiamo comprendere dunque il lavoro della natura,

dell’ universo, o dell’ essere stesso? Come una durata, come un “processo” (A. N. Whitehead, Processo e
realta, 1929, ora Bompiani 2019)? Come un “cambiamento” che non haluogo nel tempo perché e stesso
agenerareil tempo (Julian Barbour, La fine del tempo, Einaudi 2015)? Oppure come un accadere di eventi
quantici discreti, secondo quanto sostiene Gerard ‘t Hooft (Premio Nobel 1999), il quale propone di quadrare
il cerchio trarelativita generale e meccanica quantistica negando la casualita hei senberghiana e proponendo
un determinismo pressoché assoluto nel qualeil divenire non haluogo e il tempo non e un fattore?

Chi haragione? Non lo so. Quale teoria prevarra? Non ne ho idea. Ma proprio il fisico olandese € entrato in
dialogo con Severino in un convegno e poi in un libro acuradi Fabio Scardigli (Determinism and Free Will:
New Insights from Physics, Philosophy, and Theology, Springer 2019), al quale hanno partecipato |0 stesso ‘t
Hooft, Severino e Piero Coda. Nessuno nega che il cambiamento abbia luogo, e chiamarlo continuum, durata,
processo o salto quantico non cambiail credito di vita che ci € dato quando veniamo al mondo (che siaiil
mondo platonico o meno), ma la questione & dove dobbiamo puntare il nostro sguardo teoretico, e se il



cambiamento da uno stato all’ altro, o da una configurazione del processo all’ altra, possa ancora essere
compreso attraverso le categorie ereditate dalla metafisica con il nome di essere e divenire. Questa é forse
I’ultima sfidaacui ci chiamail pensiero di Severino, questo chiamare in causa la scienza ottenuto — e questo
vatutto a suo onore — con le pure armi dellafilosofia.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

