
 

A proposito di Primo Levi e della memoria 
David Bidussa
23 Gennaio 2020

Alla fine del dialogo tra Giuseppe, il coppiere e il panettiere del faraone in cui Giuseppe interpreta i loro
sogni, si legge:

 

 “Nel terzo giorno, giorno del suo compleanno, Il faraone fece un banchetto a tutti i suoi ministri nel numero
dei quali dovevano essere annoverati il capo dei coppieri e il capo dei panettieri. Restituì nel suo ufficio il
capo dei coppieri, sì che tornò a porgere la coppa al faraone; e impiccò il capo dei panettieri, secondo
l'interpretazione che Giuseppe aveva dato dei loro sogni. Il capo dei coppieri non si ricordò di Giuseppe e lo
dimenticò.”

 [Gn, §.40, vv. 20-23].

 

Nel testo biblico, per convenzione si dice che laddove si incontra una ripetizione (linguistica o concettuale) è
perché il testo vuol sollecitare a una interpretazione diversa. 

Dove sta la distinzione tra “dimenticare” e “non ricordare”?

Non bastava dire che lo dimenticò? Perché è scritto anche “non si ricordò”? 

La risposta che propongo è questa: l’oblio non è mai solo l’effetto di un processo naturale (“lo dimenticò”),
ma anche di un atto volontario (“non si ricordò”). Così anche per la memoria: non è solo ciò che non
dimentichiamo, ma anche ciò che decidiamo di ricordare. 

Come suggerisce Aleida Assmann nel suo Sette modi di dimenticare (il Mulino), l’oblio, l’altra parte del
processo di «costruire memoria», non è solo dimenticanza, o diserzione da un dovere. Può anche essere una
macchina generativa della nostra capacità di costruire sapere e, perciò, la condizione che consente di
sorprenderci, di proporre nuove strade, di provare nuove emozioni. In una parola di vivere.

 

Ci sono almeno 10 temi che Primo Levi codifica nelle pagine dal titolo “La memoria dell’offesa”, ovvero nel
capitolo di apertura di I sommersi e i salvati (Primo Levi, Opere, Vol. II, pp.1155-1163) [forse non sarebbe
improprio chiedersi se quelle stesse le avrebbe scritte, soprattutto nello stesso ordine, 1 anno, 10 20 o 30 anni
dopo]. Nell’ordine:

 

1. Memoria fallace; 
2. Ricordi si cancellano con gli anni/si modificano;
3. L’esercizio del ricordo mantiene, ma fissa il ricordo, lo rende uno stereotipo;

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/proposito-di-primo-levi-e-della-memoria
https://d10.doppiozero.com/david-bidussa
https://www.mulino.it/isbn/9788815283665
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-del-novecento/opere-complete-i-ii-primo-levi-9788806234942/


4. Il ricordo d’un trauma è per definizione traumatico;
5. Chi è stato torturato, non uscirà mai da quella condizione;
6. Sia i carnefici, sia le vittime, nella loro dimensione di sopravvissuti hanno bisogno di rifugio, di difesa;
7. Di un carnefice conta tantissimo sapere le motivazioni (perché?) e le giustificazioni (quanta consapevolezza?);
8. Di un fatto è importante che cosa si racconta dopo, come lo si racconta, le passioni che abbiamo avuto; 
9. Come ci si difende dall’invasione di memorie?

10. Che cos’è l’organizzazione scritta della memoria?

 

Che cosa indica questo profilo? Quale griglia di temi individua? Che cosa scegliamo di valorizzare noi lettori
oggi? Noi che ci confrontiamo con questo profilo rispetto a che cosa lo verifichiamo?

Provo a sintetizzare: la memoria non è un testo finito, è un processo. Come tale chiede la verifica periodica
dei suoi statuti. Ma è anche il risultato di uno sforzo che ciascun individuo fa per provare a ricomporre il filo
del passato col presente. In questo senso la memoria non è solo ciò che si racconta ma è l’ordine, e dunque la
sequenza, che ogni volta si costruisce, è dove ogni volta si mettono i punti di svolta.

Prima conclusione: la memoria è sempre nel tempo e mai fuori dal tempo. Vuol dire che è l’ordine (non solo
la sequenza, ma i giochi di scala che facciamo) con cui verbalmente costruiamo percorsi di memoria. Ovvero:
la sequenza di ciò che ricordiamo (ma anche come lo ricordiamo, le parole che usiamo, dove concentriamo la
nostra attenzione).

 Considero tre diversi modelli riflessivi sulla memoria nel tempo, come vedremo con percorsi diversi
arrivano tutti a convergere intorno alla stessa questione. La prima voce che prendo in considerazione è quella
di una storica (Anna Bravo, Raccontare per la storia); la seconda è una filosofa (Agnes Heller, La memoria
autobiografica); la terza è quello di un interprete della cultura contemporanea (Tony Judt, L’età dell’oblio).

 

Ha scritto alcuni fa Anna Bravo che “Levi sulla Shoah è stato un pensatore in divenire” [Raccontare per la
storia, p.3]. Anche per questo sarebbe fargli un torto considerarlo l’icona del testimone. La sua forza sta
invece e soprattutto nella problematicità e nella consapevolezza che l’atto di testimonianza è una costante
azione di approssimazione per difetto al vero, più che la codifica della verità. 

 

Due i dati su cui invita a riflettere Anna Bravo. 

Il primo riguarda la forma del pensare.

Scrive Bravo: “Il fascino del pensiero di Levi sta nel suo presentarsi come una segnaletica dei problemi, non
come spartiacque fra giusto e sbagliato, o come formulario di quel che si deve sapere per non apparire
«retrodatati» – timore che corre sottotraccia nella nostra ansiosa cultura periferica” [Id. , p.43].

 Il secondo riguarda i meccanismi della storia orale su cui in molte occasioni ha insistito Sandro Portelli.

Scrive Bravo: “Chi lavora con le fonti orali sa che incertezza, errori, sovrapposizioni sono indizi preziosi per
capire le culture, le ideologie, i sogni di chi racconta, la vita che poteva essere, la vita che ancora si spera per
sé e per gli altri. Comunicare a chi racconta questo interesse verso i «vizi di forma» della memoria è il modo
più diretto per sdrammatizzare lo scoglio della cosiddetta verità oggettiva” [Id., pp.45-47].

Conclusione: 

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/critica-letteraria-e-linguistica/raccontare-per-la-storia-anna-bravo-9788806219819/
http://www.castelvecchieditore.com/prodotto/la-memoria-autobiografica/
http://www.castelvecchieditore.com/prodotto/la-memoria-autobiografica/
https://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842096320
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/critica-letteraria-e-linguistica/raccontare-per-la-storia-anna-bravo-9788806219819/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/critica-letteraria-e-linguistica/raccontare-per-la-storia-anna-bravo-9788806219819/


La memoria non è la fotocopia del passato, è una sua interpretazione.

 

Consideriamo ora una seconda modalità (come vedremo, arrivando a conclusioni simili).

Ci sono tre livelli di ciò che chiamiamo memoria, più precisamente atto di memoria: cosa diciamo in
momenti diversi su una stessa unità di tempo della nostra vita; come conserviamo e organizziamo quel
complesso di versioni diverse che ogni volta definiamo memoria; quale sia il profilo in cui si esprime la
memoria complessiva di ciò che ricordiamo in tempi diversi di uno stesso tempo.

È stata la filosofa Agnes Heller a proporre questi tre diversi stadi della funzione della memoria. 

Sintetizzo qui il suo profilo interpretativo.

Sostiene Heller che due dimensioni riguardano l’identità: l’identità soggettiva (o interna) e l’identità
oggettiva (o esterna).

 

L’identità soggettiva (o interna) è costituita dalla memoria autobiografica personale. Questa, dal canto suo, si
basa su frammenti di memoria che l’individuo lega l’uno all’altro a formare una narrazione. Ogni narrazione
autobiografica è anche un’invenzione e questo non solo perché i frammenti di memoria sono continuamente
interpretati per adattarsi gli uni agli altri in una continua narrativa.

 

“La memoria autobiografica – scrive Heller – prende avvio da un punto che è sempre l’assoluto presente del
narratore che crea l’identità e la rafforza. Nessuno costruisce la propria narrazione autobiografica dal punto di
vista del passato […] Tutte le narrazioni autobiografiche sono cioè retrospettive, vengono raccontate in una
prospettiva teleologica.” [La memoria autobiografica, p. 13]

 

L’identità oggettiva (o esterna), invece, è quel percorso e quel ritratto dell’identità che è definito, e costruito
sulla base dei ricordi e dei giudizi che altri esprimono. Un individuo non ha mai visto per davvero il suo volto
allo specchio, perché lo specchio mente, non ha mai sentito la sua voce, non ha mai compreso per davvero
l’impressione che lascia ai suoi vicini. La sua identità (e aggiungo la sua riconoscibilità) è data appunto da
quegli elementi che altri contribuiscono a dare. In questo senso l’identità oggettiva è quella ricavata da fattori
altri non governati dall’individuo. 

 

“Nessuno – precisa Heller – ha ricordi autobiografici continui. I diversi spezzoni di memoria, più o meno
lunghi, più o meno significativi, si connettono a firmare storie continue.” [Id., p.28]

 

In altre parole: i racconti che le persone fanno del loro passato sono sempre atti di autorappresentazione.
Ovvero:

 

“Ogni volta che raccontiamo la storia della nostra vita a qualcuno, in primo luogo a noi stessi, prendiamo
posizione a favore di uno dei nostri sé”. [Id., pp. 42-43].

http://www.castelvecchieditore.com/prodotto/la-memoria-autobiografica/


 





 

Si può certamente stabilire una certa analogia tra sogno e memoria autobiografica, nel senso che il primo è
anche uno scavo nella storia della persona e un’emersione di parti della nostra personalità. In entrambi la
visione del mondo di cui ciascun ambito e la sua interpretazione hanno un ruolo centrale. Tuttavia,
l’analogia, precisa Heller, non consente di trapassare in somiglianza. E dunque si ferma qui.

 

“Poiché i cosiddetti principi logici nel sogno non sono validi, non ci potranno essere contraddizioni logiche
nei racconti dei sogni, mentre nelle narrazioni autobiografiche sì. Non posso affermare contemporaneamente
di aver visto questa o quella persona in un luogo e in un momento dati e di non averla vista. Le narrazioni
autobiografiche possono servire come prove davanti a un tribunale, i sogni invece no.” [Id., p. 44]

 

Questo se noi ci limitiamo a osservare i tempi della costruzione della memoria e le sue procedure. 

 

Ora consideriamo come si costruisce il processo di memoria nella storia riflessiva di Primo Levi. È stato
Tony Judt a fornire alcuni elementi significativi [L’età dell’oblio, pp. 48-64].

La questione del passaggio di memoria si consuma nel periodo tra Auschwitz e Torino. In quei sette mesi sta
il tempo per la costruzione della memoria.

Quel passaggio si fissa con la chiusa di La tregua.

Scrive Tony Judt:

 

“Alla fine del libro [La tregua, ndr] è chiaro che per Levi i mesi trascorsi a vagabondare nei territori
dell’Europa orientale furono una specie di «tempo morto» tra Auschwitz come esperienza concreta e
Auschwitz come memoria”. [L’età dell’oblio, pp. 50-51]

 

Seconda questione: Levi appartiene alla dimensione dei sopravvissuti, ma non a quella dei testimoni. Lo
conferma nel capitolo “La zona grigia” di I sommersi e i salvati quando pone il problema di chi sia il
testimone integrale e perché. Dunque, la sua è una posizione per difetto, perché il problema della
testimonianza è quello di certificare l’interezza del ciclo e non il fallimento del progetto.

 

Terza questione il fondo pessimistico della condizione di Memoria.

Per Levi la partita che si apre con la questione Faurisson e poi con battaglia che Pierre Vidal-Naquet (con il
suo Gli assassini della memoria) ingaggia sul tema della verità, segna un deciso spartiacque.

Il problema è che la testimonianza ti logora e dunque ti consuma, senza che per questo si dia qualcosa di
acquisito [è per esempio ciò che scrive quando deve riflettere sulle questioni che vanno opposte a Il portiere
di notte di Liliana Cavani]. Se l’unico modo che si ha per difendersi è l’uso delle parole, allora va posto il
problema delle parole se efficaci o no e, se efficaci, perché il tema persiste. 

https://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842096320
https://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842096320
https://www.viella.it/libro/9788883343001
https://www.mymovies.it/film/1974/ilportieredinotte/
https://www.mymovies.it/film/1974/ilportieredinotte/


L’unico modo per difendersi dai nemici della memoria è usare le parole, ma se questo va ripetuto all’infinito,
allora significa che “il mestiere di rivestire fatti con parole è fallimentare per sua profonda essenza” [Il
sistema periodico, Primo Levi, Opere, vol. I, p.1032].

Qui si potrebbe dire c’è un’impreparazione di Levi a prendere la misura con il nostro tempo.
Un’impreparazione che Hannah Arendt, invece, aveva messo a fuoco con chiarezza già nel 1945, quando
scrive nel suo saggio dal titolo Incubo e fuga che “Il problema del male sarà la questione fondamentale della
vita intellettuale europea nel dopoguerra, come la morte divenne il problema fondamentale dopo la Prima
guerra mondiale” [Cfr. Hannah Arendt, Incubo e fuga ora in Ead., Archivio Arendt, vol. I, Feltrinelli, p. 169].

 

E tuttavia questa impreparazione non è incomprensione, anzi proprio perché disponibile a pensare il carattere
problematico e progressivo del processo di costruzione di memoria, ecco che quella griglia che abbiamo
posto in apertura acquista non solo un senso, ma anche una sua solidità.

Due sono i testi in cui Primio Levi prova a dare statuto a questa condizione: il primo una lunga intervista
rilasciata nel 1983 (Intervista a Primo Levi, ex deportato, Einaudi) sul tema della propria esperienza, e il
secondo costituito dal capitolo introduttivo a I sommersi e i salvati (Primo Levi, Opere, vol. II, pp. 1155-
1163), appunto forse il testo oggi più discusso di Primo Levi.

 

A lungo la testimonianza di un’esperienza è stata l’occasione per tracciare un’ipotesi ricostruttiva logica.
Poteva costituire l’asse di narrazione del sistema del lager in tutte le sue stazioni di sviluppo e di dissoluzione
del corpo (Se questo è un uomo), o anche la vicenda “picaresca” del ritorno a casa (La tregua). Diversamente
costituiva l’occasione per storie esemplari in cui vicenda biografica, contesto, aneddoti ed episodi
concretamente accaduti davano vita a un corpo di bozzetti che in realtà agivano da exempla. Storie naturali,
Vizio di forma, e Il sistema periodico appartengono, ciascuno con le proprie specificità, a questo secondo
scenario.

La funzione tra narrazione e memoria rispetto alla testimonianza si modifica a partire dalla seconda metà
degli anni ’70. Ancora nel 1983 nella lunga intervista che intrattiene con Anna Bravo e Federico Cereja
dedicata al tema del rapporto tra esperienza, testimonianza e costruzione della memoria, il tema su cui riflette
è la definizione di un ruolo, nel rifiuto dell’elogio della propria condizione di reduce, di “garibaldino con la
barba bianca”, come dice.

In quell’intervista Primo Levi dichiara una condizione di disagi esistenziali che tuttavia indicano un rovello
non solo di contenuto, ma anche di metodo. Così sottolinea la propria condizione di laico costantemente
sottoposto a domande relative alla fede di cui si dichiara incompetente a rispondere, dichiara la non
misurabilità o comunque la difficoltà di confrontarsi con la riflessione proposta da Bruno Bettelheim che gli
appare sfuggente, incerta o, viceversa, eccessivamente “costruita”.

E per converso inizia a delineare i temi (in alcuni casi si tratta di accenni di sfuggita o passaggi estremamente
rapidi) che poi confluiscono in I sommersi e i salvati: il suicidio, il fenomeno dei “musulmani”, la questione
dei Sonderkommando.

La questione della testimonianza in questo testo non è più legata a quella dell’autenticità e della veridicità. E
infatti Primo Levi non considera l’ipotesi della testimonianza come un testo il cui luogo di confronto sia il
tribunale o un’aula di giustizia, ma pone un problema di elaborazione lenta, sofferta, comunque non lineare
da parte del sopravvissuto.

 

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-del-novecento/opere-complete-i-ii-primo-levi-9788806234942/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-del-novecento/opere-complete-i-ii-primo-levi-9788806234942/
https://www.ibs.it/archivio-arendt-vol-1-1930-libro-hannah-arendt/e/9788807103117
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/storia-contemporanea/intervista-a-primo-levi-ex-deportato-federico-cereja-9788806204976/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-del-novecento/opere-complete-i-ii-primo-levi-9788806234942/
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/storia-contemporanea/intervista-a-primo-levi-ex-deportato-federico-cereja-9788806204976/
https://www.anobii.com/books/Sopravvivere/9788807080616/01e544602c31777254


C’è nella riflessione che Primo Levi affida a questa intervista non tanto la questione della testimonianza
come un “in sé” e dunque i temi del linguaggio di ciò che si può o non si può dire, delle difficoltà di dirlo, ma
si insiste in particolare sui tempi della memoria come processo di costruzione, della metabolizzazione della
violenza, subita o vista, del confronto con il dolore.

È significativo che ancora nel 1983 Primo Levi non usi la distinzione tra “salvati” e “sommersi”, tuttavia la
cautela, la distinzione sui tempi della formazione della memoria rispetto al trauma e del tempo di costruzione
della testimonianza indicano che quel nodo concettuale è già all’opera.

E, soprattutto, di una storia che è prevalentemente esperienza di persone dove vale non solo ciò che è
successo in generale, ma ciò che è “successo a me” dove conta la storia di vita e non la storia esemplare.

In queste storie di vita la ricostruzione delle proprie vicende non segue un filo lineare o consequenziale, ma si
costruisce nel tempo, attraverso precisazioni, nuove storie, emersione di particolari prima taciuti o
precedentemente collocati sullo sfondo.

In questo lento lavorìo anamnesi e amnesia lavorano insieme, e nel momento della costruzione del racconto
di memoria che ritorna sui luoghi del dolore la propria versione della storia non ripete la versione già narrata
della propria storia (è un aspetto questo sulla questione del testimone su cui tornerò tra breve), ma si afferma
un’idea inquieta non solo della propria vita “dopo” – meglio della qualità della propria vita dopo – ma anche
del contributo specifico che la riflessione sulla “qualità” della testimonianza – e non del racconto
evenemenziale a cui la testimonianza rinvia – produce come costruzione di una coscienza pubblica.

 

Levi rimane convinto che la questione della testimonianza, della riflessione in pubblico, sia essenziale e sia
l’aspetto di un dovere civile che si autoassegna nelle pagine di I sommersi e i salvati in un tempo in cui molti
dichiarano la fine delle ideologie, non solo oggi, ma già allora, all’inizio degli anni ’80.

Superare la sensazione di orfanità indotta dalla fine delle ideologie, non significa solo richiamare
indirettamente lo sguardo appassionato dell’Ulisse dantesco cui Levi è particolarmente legato, ovvero gettarsi
entusiasticamente nel “mare aperto”, liberarsi dai vincoli e “rischiare”, ma implica anche ritrovare il proprio
mestiere di chimico, essere orgoglioso della sua pratica operativa. Senza questa pratica la scrittura di I
sommersi e i salvati sarebbe un testo diverso. Sarebbe un testo poetico, egualmente inquieto. Ma non sarebbe
un testo analitico. È in questo tratto che risiede la sua forza.

Tuttavia, questo non significa una scelta di campo neutra. La conclusione di I sommersi e i salvati – ovvero il
fatto che possa “accadere di nuovo” non allude a una ciclicità fatalistica, ma a un’eventualità conseguente al
fatto di non fare i conti radicalmente con la propria storia, con il proprio Io storico.

 

“Per il reduce – scrive Primo Levi nell’introduzione alla raccolta di testimonianze dei reduci dal titolo La vita
offesa – raccontare è impresa importante e complessa. È percepita ad un tempo come un obbligo morale e
civile, come un bisogno primario, liberatorio, e come una promozione sociale (…): se morremo qui in
silenzio come vogliono i nostri nemici, se non ritorneremo, il mondo non saprà di che cosa l’uomo è stato
capace, di che cosa è tuttora capace: il mondo non conoscerà se stesso, sarà più esposto di quanto non sia ad
un ripetersi della barbarie nazionalsocialista, o di qualsiasi altra barbarie equivalente, qualunque ne sia la
matrice politica effettiva o dichiarata.”

 

Parlare dunque equivale a tornare; tacere equivale a non tornare; impedire a qualcuno di parlare, di narrare,
significa insistere nella pratica dell’annientamento.

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/storia-contemporanea/intervista-a-primo-levi-ex-deportato-federico-cereja-9788806204976/
https://www.francoangeli.it/Ricerca/scheda_libro.aspx?Id=5953
https://www.francoangeli.it/Ricerca/scheda_libro.aspx?Id=5953


Primo Levi non era neutro nelle sue ultime prove di scrittura, ma i suoi non erano messaggi disperati.
Nascevano da una consapevolezza: l’esperienza del lager non era descrivibile in forma semplice, occorreva
chiarezza, ma anche pazienza, perché comprendere è l’esito di un processo di complicazione, in ogni caso il
rifiuto di uno sguardo schematico.

Questa massima costituisce l’asse di ragionamento principale di I sommersi e i salvati e si definisce nel
capitolo “La memoria dell’offesa” in cui Primo Levi organizza e sistematizza gli statuti della testimonianza
pubblica ma anche del rapporto tra racconto autobiografico e ciò che rimane nella memoria degli altri nel
momento in cui la propria storia diviene una storia pubblica.

Primo Levi esordisce definendo i limiti della memoria. “La memoria umana – scrive nel primo capitolo di I
sommersi e i salvati [I sommersi e i salvati, p. 1155] – è uno strumento meraviglioso ma fallace. (…) I ricordi
che giacciono in noi non sono incisi sulla pietra; non solo tendono a cancellarsi con gli anni, ma spesso si
modificano, o addirittura si accrescono, incorporando lineamenti estranei”. E subito dopo precisa:

 

“È certo che l’esercizio (in questo caso la frequente rievocazione) mantiene il ricordo fresco e vivo, allo
stesso modo come si mantiene efficiente il muscolo che viene spesso esercitato; ma è anche vero che un
ricordo troppo spesso evocato ed espresso in forma di racconto, tende a fissarsi in uno stereotipo, in una
forma collaudata dell’esperienza, cristallizzata, perfezionata, adorna, che si installa al posto del ricordo
greggio e cresce a sue spese.” 

 

La questione, dunque non si riassume schematicamente nell’opposizione memoria/oblio. Chiama in causa
come si costruisce il racconto di memoria (tanto per le vittime come per gli oppressori) e come esso si
definisce nel tempo, dove con questo termine – “nel tempo” – si intende la sovrapposizione e il lento lavorìo
di una duplice movenza: quella del tempo lineare e dunque della costruzione della comunicazione del
ricordo, ma anche quella dell’organizzazione di volta in volta del racconto. 

Tanto rispetto alla costruzione del racconto memoria, come alla fisionomia e alla sua composizione modulare
presiedono due logiche distinte.

La prima riguarda la inseparabilità del ricordo dall’offesa. È la questione sollevata da Jean Améry nel suo
Intellettuale ad Auschwitz (Bollati Boringheri), a proposito della memoria dell’offesa.

La seconda logica concerne invece le spiegazioni a-posteriori che con dinamiche diverse riguardano sia gli
oppressori che gli oppressi. Per quanto riguarda gli oppressori il problema è come si giustifica il proprio
comportamento; per quanto concerne gli oppressi, la questione è definita dalle dinamiche messe in atto per
costruire una realtà coerente e dunque governabile.

Nelle righe di chiusura di “La memoria dell’offesa” Primo Levi riferendosi complessivamente all’operazione
culturale e introspettiva che condensa in I sommersi e salvati, chiude con un’osservazione che può anche
apparire sorprendente, ma che ha un valore non solo metodologico, ma anche concettuale essenziale.

 

“Questo steso libro [I sommersi e i salvati] – scrive Levi – è intriso di memoria: per di più di una memoria
lontana. Attinge dunque ad una fonte sospetta, e deve essere difeso contro se stesso. Ecco: contiene più
considerazioni che ricordi, si sofferma più volentieri sullo stato delle cose qual è oggi che non sulla cronaca
retroattiva. Inoltre, i dati che contiene sono fortemente sostanziati dall’imponente letteratura che sul tema
dell’uomo sommerso (o “salvato”) si è andata formando, anche con la collaborazione, volontaria o no, dei
colpevoli di allora; ed in questo corpus le concordanze sono abbondanti, le discordanze trascurabili.) [p.

https://www.einaudi.it/catalogo-libri/narrativa-italiana/narrativa-italiana-del-novecento/opere-complete-i-ii-primo-levi-9788806234942/
https://www.bollatiboringhieri.it/libri/jean-amery-intellettuale-a-auschwitz-9788833922355/


1163]

 

Non è una captatio benevolentiae. Infatti, che cosa include porre dei limiti o almeno mettere in guardia
rispetto alla propria scrittura? Diremo la consapevolezza della sua natura e funzione di pubblica memoria,
della complessità dell’atto di testimonianza e della sua non riducibilità a prova giudiziaria.

Nella riflessione di Primo Levi la testimonianza non ha valore indagativo su quanto è avvenuto, ma
ricostruttivo. Non è finalizzata alla costruzione di un dossier, ma a un’analisi dell’antropologia dell’uomo
violento o comunque della possibilità storica della violenza (su cui è poi tornato a riflettere Wolfgang Sofsky
(Saggio sulla violenza), ma anche, proprio per non produrre solo un’indagine antropologica, ma storico-
culturale, Enzo Taverso (La violenza nazista) 

L’indagine su, e il racconto dell’esperienza del Lager è la possibilità di fondare delle categorie comportative
per “dopo”.

 

Domani venerdì 24 gennaio, dalle ore 9, appuntamento alla Copernico Milano Blend Tower, con La
memoria del presente. Nessun esercizio di memoria mette al riparo dalla possibilità che si possa tornare ad
esperienze come quelle dei lager diceva Primo Levi, e con lui molti altri sopravvissuti e attenti studiosi.
L’attualità sociale e politica ci dice che alcune logiche, parole e simbologie non sono scomparse dal
panorama delle nostre società.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.mondadoristore.it/Saggio-sulla-violenza-Wolfgang-Sofsky/eai978880614588/
https://www.lafeltrinelli.it/libri/enzo-traverso/violenza-nazista/9788815137852
https://www.doppiozero.com/materiali/la-memoria-del-presente
https://www.doppiozero.com/materiali/la-memoria-del-presente
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



