DOPPIOZERO

Dialetto ed economiacircolare

Maurizio Sentieri
21 Dicembre 2019

Nel dialetto del mio paese non ¢’ e parola per esprimere il concetto di consumato. O almeno ¢'é—lat che
diventad elao finale che diventa e in consumade — ma é scarsamente utilizzata e forse & di introduzione
recente, in epoca contemporanea.

Del resto, il consumo come la societa dei consumi sono un humus nuovo in cui solo alcune generazioni sono
nate e cresciute. Gli echi nel linguaggio non possono essere che recenti.

Prima, era stata un’ economia povera ma sempre autosostenibile, all’interno di cicli naturali, dei quali oggi
stiamo riscoprendo |e necessarie positivita. La riscopriamo nell’ urgenza di darci nuovi modelli rispetto auna
societadel consumi appunto ormai non piu sostenibile. Qual cosa da reimparare con urgenza all’ interno di
uno sviluppo economico che in origine neppure aveva considerato |’ ipotesi dell’ esaurimento delle risorse
naturali.

Non riconoscere che il mondo e il proprio ambiente fossero “finiti”, quello il vizio di fondo insieme

all’ assuefazione della normalita di produrre rifiuti. Entrambi figli della convinzione di un ruolo dell’ uomo al
di sopradellanatura e di un’economia cosiddetta aperta: ovvero si produce, si consumae allafine si scarta, s
getta, si distrugge. C' é statain questa visione comune e alungo accettata la stratificazione, anche casuale, del
peggio dell’illuminismo, della presunzione figlia della scienza, del positivismo e infine della tecnologia e del
capitalismo. E stato I’ accavallarsi di diverse sfumature di quello che gli antichi Greci definivano Hybris,
ovvero il peccato dellatracotanza e della presunzione, di cui Prometeo rappresentail mito piu ato, lui che nel
regalareil fuoco agli umani (e latecnologia) si rese simile agli Dei.

Inunasintesi un po’ brutale, la“ stratificazione non sostenibile” di cui subiamo le conseguenze é statala
conseguenza dellarivoluzione del pensiero occidentale i cui semi piu decisivi affondano nellafilosofiae
nella scienza a partire dalla seconda meta del Settecento. Nella concretezza, e stata ed e ancora qual cosa che
le generazioni nate nell’ ultimo dopoguerra hanno avuto sulla pelle, loro malgrado, inavvertita.

Per questo, a ben vedere oggi il paradigma della sostenibilita appare nuovo solo all’interno di una modernita
recente, quest’ ultima parente strettissima della tecnologia e del capitalismo.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/dialetto-ed-economia-circolare
https://d10.doppiozero.com/maurizio-sentieri

Opera di Alex Prager.

Dicevamo di un vocabolo, consumare, figlio del presente, perché prima e aritroso nella notte dei tempi, ogni
C0Sa, ogni 0ggetto s riparava, S riutilizzava, si riciclava. E la controprova che il linguaggio lascia dietro di
noi segni impalpabili eppur profondi e condivis da tutta una comunita; cosi come ulteriore personale,
accessoria conferma s hanel cercare nel mio dialetto e parole scarto oppure rifiuto: inesistenti, confermadi
unarealta che tutto avvolgeva e tutto restituiva.

Tutto restava dentro un’ economia e un modo di viverein cui lafilosofiailluminista e positivista, nellalenta
quotidianitadi tutti i giorni, eralontana, relegata per lungo tempo solo nelle “nicchie ecologiche” della
societa urbana. Altrove, nella vita quotidiana nulla usciva e tutto conservava una funzione, un ruolo, una sua
utilita e dignita, tanto maggiore quanto questo bene era un bene collettivo: inesistenti dunque le parole scarto
erifiuto e inimmaginabili i loro concetti. E allafine, di ogni oggetto e di ogni ciclo, quello che restava
diventava concime oppure combustibile.

Dunqgue non si diceva né concepiva“il consumato” e quello che nel dialetto — e in quella societa— piu si
avvicinavaal concetto era qualcos atro; era fnide ovvero finito.

Quando una cosal’ era fnida era davvero finita... non rimanevaaltro cheil concime o il combustibile. Il fuoco
per sparire esalando calore o sotto terra per rigenerare un giorno; in entrambi i casi lasciando unaresidua
utilita collettivain questo sparire...

Non ¢’ eradtro dadire e dafare... fnide significava quello, finito, almeno nel presente, buono per il fuoco o
per laterra



Quel termine mi torna con tutta la suaforzain un’ espressione che ho sentito dai vecchi di un tempo e anche
damio padre, dopo aver casualmente incontrato un suo amico: |’ espressione con cui avevariassunto amia
madre quell’ incontro era stata:

L"homme !’ efnide....

Un’ espressione che era anche una diagnosi, una prognosi, una condanna, la nuda verita restituita dal
linguaggio. C’ eralavitadi un uomo che stava per terminare e la pieta di chi restava. Una pieta che tuttavia
non era solo individuale, non era solo quelladi mio padre, perché eral’ umanita che restava— homme é sia
uomo che umanita— che guardava quel finire, era quell’ umanita a generare e a condividere quella pieta.

E qualcosadi cui mi rendo conto abbiamo difficolta a recuperarne I’ essenza, generazioni cresciute e
involontariamente maleducate a pensare che tutto sia sostituibile, consumabile e lentamente diseducate a
percepire un sentimento di bene realmente collettivo e condiviso.

Recuperare quell’ essenza, da qualungue punto di vistalasi guardi, forse € la prima necessita del nuovo
paradigma della sostenibilita.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




