
 

L'insulto presso i classici antichi 
Manuel Nicoli
18 Dicembre 2019

L’insulto, secondo la definizione fornita dal Dizionario Treccani una «grave offesa ai sentimenti e alla
dignità, all’onore di una persona (per esteso, anche a istituzioni, a cose astratte), arrecata con parole
ingiuriose», può essere considerato anche come un vero e proprio genere letterario, praticato fin
dall’antichità. Ce lo dimostra il libretto Come insultavano gli antichi – edito, con testo a fronte, per i tipi
dell’editore genovese Il Melangolo nella raffinata serie nugae –, che raccoglie un breve ma esaustivo
campionario di insulti tratti dai più grandi autori dell’antichità greco-romana, a cui segue un elenco di
improperi in lingua greca e latina. La curatela è di Neleo di Scepsi: ovviamente siamo di fronte a uno
pseudonimo, dato che il filosofo ellenistico noto per aver ereditato la biblioteca del Peripato fu attivo nel III
sec.; dietro questo nome fittizio si cela Francesco Chiossone, giovane esperto di filosofia antica e curatore
appassionato di classici greci e latini.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/linsulto-presso-i-classici-antichi
https://d10.doppiozero.com/manuel-nicoli


Copertina Come insultavano gli antichi, a cura di Neleo Scepsi.

Le brevi citazioni non sono ordinate secondo un criterio cronologico o tematico, ma sono raccolte in rigoroso
ordine alfabetico: il libello si apre quindi con l’appassionato invito a bere del celebre fr. 33 di Alceo,
paradigma della simposialità poetica, per poi concludersi, novanta pagine dopo, con due testimonianze
terenziane, in un carnevale linguistico-comico che muove dalla lirica greca arcaica (oltre al poeta di Mitilene
anche Ipponatte e Teognide, ma anche un’insospettabile Saffo), attraversa poi la commedia attica, quindi il
vivace sperimentalismo linguistico di Plauto, per approdare infine al liber catulliano e al salace epigramma di
Marziale. Troviamo quindi nemici di guerra, avversari politici, amanti fedifraghi, ma anche nemici personali



o amici che hanno tradito.

Passiamo ora in rassegna alcuni degli autori qui raccolti, di cui approfondiremo le peculiarità stilistiche e
contenutistiche, cercando di enucleare così una semantica dell’insulto nell’antichità classica. Se l’epos era
stato e seguitava ad essere il luogo deputato all’encomio e alla lode, la poesia giambica era invece il luogo
dello psógos e della iambikè idéa, poiché la poesia stessa diventava strumento di lotta, dovendo combattere e
mettere alla berlina i nemici. Occorre ripetere e sottolineare lo statuto fortemente letterario della poesia
giambica e come essa sia per eccellenza poesia del “ruolo”: quest’ultimo talvolta può addirittura essere
svelato e la stessa violenza dell’attacco può essere delegata, senza che questo sia dichiarato, alla persona
loquens.

 

All’appello non può quindi mancare Ipponatte: affrontando questo poeta ci scontriamo con l’inveterato luogo
comune del poeta “pitocco”, dato che il poeta di Efeso si autopresenta come un poveretto e visto che la sua
tematica tocca i livelli bassi della società. L’aggressione e l’insulto sono peculiari del suo mondo poetico,
mentre la sua biografia presenta scoperti e sospetti parallelismi con quella di Archiloco, autore che ci
saremmo invece aspettati di ritrovare in questa selezione. La sua produzione è pervasa interamente
dall’ideologia giambica: la tradizione lo vuole rivale dello scultore Bupalo, reo di aver rappresentato il poeta
con fattezze ripugnanti: in molti frammenti (Atenide nel fr. 70 W. = 69-70 D.; fr. 120 W. = 121 D.; fr. 121
W. = 122 D.; fr. 1 W. = 17 W.; fr. 12, 70 W. = 122 D.), quest’ultimo viene aggredito esplicitamente con il
suo nome, mentre in molti altri c’è da credere che il bersaglio sia lui. Consueto è l’armamentario
dell’invettiva: se in un frammento egli viene definito “nemico degli dèi” (fr. 70 W. = 69 D.), in un altro
addirittura incestuosamente “giace con la madre” (fr. 12, 70 W. 0 20, 69 D). La sua lingua ionica attinge con
larghezza al lessico lidio, prelevando con giudizio dagli strati del popolo, ma cementando il tutto in un
artificioso ionico letterario. Inoltre, una parte cospicua del suo corpus è costituita da citazioni operate dai
grammatici, a cui dobbiamo la sopravvivenza di molti frammenti, scelti dai medesimi per i termini peregrini
ivi contenuti: basti considerare che in più di 200 frammenti, gli hapax sono una settantina. Con Ipponatte
rileviamo un primo, ma significativo nesso tra turpiloquio e strenua creatività linguistica.

 

Riso alla greca: il realismo corporeo aristofaneo

 

L’autore più presente in questo libello è senza ombra di dubbio Aristofane, di cui il curatore seleziona ben
nove testimonianze. La commedia aristofanea è segnatamente contraddistinta dall’insistita presenza della
corporeità (del sesso e del ventre), elemento estraneo alla nostra cultura e che non poco imbarazzo ha
generato nella critica moderna. Il genere comico appare, infatti, come la sede privilegiata per l’abolizione
delle – pur presenti – norme di decoro e per la realizzazione di ogni licenza fino alla volgarità, retaggio di
antichi culti agrari. L’ipertrofia di alcune parti anatomiche come il ventre e il fallo, se da un lato configura
l’uomo nei suoi istinti primari e sottolinea anche scenicamente il realismo corporeo, dall’altro ha una
funzione oppositiva rispetto alla tragedia, che proponeva al contrario un’immagine idealizzata ed eroica
dell’uomo. I continui, ripetuti riferimenti alla realtà corporea dovevano costituire un immediato terreno di
intesa con il pubblico, nonché produrre effetti di forte comicità; se nelle commedie più antiche la scurrilità
appare funzionale all’attacco contro la corruzione, man mano che si affievolisce l’impegno politico di
Aristofane, questa diviene spesso gratuita, come ad esempio nel Pluto, dove essa svolge un ruolo ormai
marginale. Al realismo corporeo è affidata anche la mediazione di ogni problema dell’esistenza, nonché la
funzione di esprimere metaforicamente determinate situazioni: il corpo come metafora, dunque.

 



L’efficacia e il successo dello spettacolo comico, insieme al variegato impiego delle strutture formali, è
determinato anche da un uso sapiente ed originale delle risorse linguistiche. Queste ultime, nella produzione
comica aristofanea, sono contrassegnate da una spiccata varietà dei registri espressivi e da una notevole rete
metaforica: un’immagine, un’invenzione verbale o un gioco di parole possono generare e guidare un intero
movimento scenico. Molteplici sono gli ambiti a cui attinge il ricco patrimonio metaforico del poeta comico
ateniese; tra questi spiccano quelli dell’agricoltura, delle attività marinaresche e dello sport. Il ripetuto e, per
certi versi, scontato riferimento alla sfera sessuale può declinarsi in vario modo, realizzandosi in plurime
formulazioni: si vedano ad esempio Lisistrata 1173; Pace 1339; 1348; Donne all’assemblea 1091; Rane 48,
ove l’atto sessuale viene fatto allusivamente corrispondere ora all’atto di “lavorare la terra”, ora invece a
quello di “vendemmiare” o “raccogliere fichi”, o ancora alle azioni di “remare” e di “montare su una
imbarcazione”. Un ulteriore meccanismo del riso tipicamente aristofaneo si produce dal doppio senso,
dall’interpretazione equivoca di un’espressione oppure del valore concreto o astratto di un’immagine. Per
questa modalità si vedano questi due passi delle Nuvole (vv. 488 ss. e vv. 186 e ss.). La parodia di testi
letterari, in particolar modo della tragedia, si contrassegna infine come un ulteriore elemento caratteristico
dell’archaia e, nello specifico, della produzione comica di Aristofane: intere sequenze o singoli versi
possono essere riprese e deformate comicamente. Un esempio, tra i tanti possibili: l’allusiva ripresa euripidea
del patetico verso 367 dell’Alcesti ai versi 890 ss. degli Acarnesi. Anche in quest’ultimo caso, la dimensione
del gioco verbale appare cifra caratteristica della strategia comica di Aristofane.

 



Maschera teatrale greca, II sec., Museo dell’Acropoli, Atene.



Ma veniamo ora a un’altra caratteristica modalità dell’oltraggio, la pratica dello psógos, il biasimo,
l’invettiva personale affidata al coro ed agli attori: qui oscenità e giochi di parole si intersecano. I nomi dei
personaggi che si vogliono attaccare vengono storpiati o reinventati: cogliamo qui un importante nesso tra
insulto e creatività verbale, già riscontrato in Ipponatte. Scorriamo ora qualche esempio: lo stratego Laches
può mutarsi in Labes, per alludere alle ruberie ed ai furti che avrebbe commesso (da labeîn, che significa
appunto “prendere”). Callia, nipote di Hipponikos, era noto per la sua smodata passione per le donne: nella
dimensione del gioco verbale aristofaneo diviene figlio di Hippóbinos, con allusiva associazione al verbo 
bineîn “fottere”. Cleone, turbolento demagogo pesantemente aggredito da Aristofane nei Cavalieri, può
essere soprannominato Paphlag?n, che rinvia a paphlázein, “ribollire” e a paphlásmata, “fanfaronate”.
Ricorrenti sono pure i fittizi patronimici in -ides o -ades, di chiara ascendenza epica e, proprio per questa
ragione, risibili se riferiti a personaggi ignobili o infami. Un’altra maniera in cui nello spettacolo comico si
declina l’aggressività verbale diretta verso i personaggi pubblici è quella di metterne in dubbio l’origine,
ponendo in discussione l’appartenenza alla comunità ateniese. Si veda questo passo tratto dalla parabasi
delle Rane (675 ss.), dove Cleofonte, accanito oppositore del partito oligarchico nell’ultima fase della guerra
del Peloponneso, fa risuonare sulle sue «labbra bastarde la rondine Tracia», perché nato da una schiava
tracia. Non è casuale che venga evocata la Tracia, regione periferica sentita come barbara dal resto della
comunità ellenica: si delinea qui con chiarezza una geografia dell’insulto. Altrove ad essere presi di mira e
derisi sono alcuni tratti dell’aspetto fisico, assunti come segno di malvagità o di vizio, come la presunta
cisposità di cui sarebbe stato affetto il demagogo Archidemo (Rane 416 ss., 586 ss.). Inoltre, ricorrente è la
derisione di presunte perversioni sessuali: si va da Alcibiade, accusato in modo ricorrente di essere un
“culaperto” (Acarnesi 716) o all’“infame Arifrade”, che «insozza la lingua in turpi piaceri», reo di essere
dedito a pratiche di sesso orale (Cavalieri 1274 ss.).

L’onomastica stessa di alcuni personaggi, inoltre, può divenire indicazione antonomastica del vizio e del
carattere negativo incarnato da essi. L’aggressione giambica, per un retaggio arcaico, può assumere anche la
forma della maledizione nei confronti di personaggi nocivi per la città (come Pisandro nei Cavalieri, di cui ci
si augura esplicitamente che vada in malora). L’invettiva può appuntarsi su atti, presunti o reali, di viltà o
corruzione.

 

La vigorosa ricchezza linguistica è dunque strettamente collegata all’efficacia comica e la policromia dei
differenti registri linguistici appare finalizzata a un riso quasi sempre intelligente. Pur costituendo una
testimonianza fondamentale per la nostra conoscenza della lingua attica colloquiale, il suo registro di fondo è
quello di un sermo urbanus. Abbondano modi di dire d’uso comune, così come volgari doppi sensi di
derivazione popolare; alcuni personaggi comici parlano un greco maccheronico, come il Triballo degli 
Uccelli o l’arciere scita nelle Donne alle Tesmoforie, mentre altri riproducono mimeticamente la parlata
retoricamente ornata dei giovani aristocratici; si assiste anche alla parodia di linguaggi settoriali, come il
gergo sofistico, parodizzato nei Cavalieri. Si segnalano, inoltre, l’impiego di dialetti per personaggi
provenienti da regioni diverse dall’Attica, come i commercianti degli Acarnesi e nella Lisistrata, ricca di
parlata laconica.

Si veda ora questo celeberrimo passo delle Nuvole (vv. 1083-1100), in cui il termine eurúpr?ktos, designante
la passività sessuale omosessuale che si estrinseca nella subita penetrazione anale, occorre per ben 6 volte in
16 versi, designando dapprima adulteri casanova, poi retori politici, per culminare infine con lo stesso
pubblico ateniese seduto a teatro. Notiamo, inoltre, come la forma espressiva proceda per accumulazione.

 

??????? ?????. ?? ?? ?? ?????????? ????µ???? ??? ????? ?? ?????
???? ???? ???µ?? ?????? ?? µ? ??????????? ?????;
?????? ?????. ?? ?? ??????????? ?, ?? ???????? ?????;
??????? ?????. ?? µ?? ??? ?? ??? µ????? ????? ?????? ????;



?????? ?????. ?? ???? ?????, ?? ????? ??????? ?µ??;
??????? ?????. ??????µ??. ?? ?? ????;
?????? ?????. ???? ?? µ?? ???????
???????????? ?? ?????;
??????? ?????. ?? ???????????.
?????? ?????. ?????µ??.
?? ???; ?????????? ?? ?????;
??????? ?????. ?? ???????????.
?????? ?????. ?? ??????.
??µ???????? ?? ?? ?????;
??????? ?????. ?? ???????????.
?????? ?????. ??? ????
??????? ?? ????? ??????;
 
DISCORSO FORTE - E se dovessero ritrovarsi una testa di rafano nel didietro e lo depilassero con la brace?
Tutto per averti dato ascolto! Avrà un argomento per dimostrare che non è un culaperto?
DISCORSO DEBOLE - E anche se fosse un culaperto, che cosa ci sarà di male?
DISCORSO FORTE - E cosa ci può essere di peggio?
DISCORSO DEBOLE - Cosa avrai da dire allora, se ti batto su questo punto?
DISCORSO FORTE - Basta. Starò zitto.
DISCORSO DEBOLE - Rispondimi dunque: da che gente vengono gli avvocati?
DISCORSO FORTE - Dai culaperti.
DISCORSO DEBOLE - Esatto. E i tragici?
DISCORSO FORTE - Dai culaperti.
DISCORSO DEBOLE - Bene. E i politici?
DISCORSO FORTE - Dai culaperti.
DISCORSO DEBOLE - E allora, ti sei accorto che i tuoi argomenti non esistono?
Traduzione di Dario del Corno

 

Esaminiamo ora ancor più nel dettaglio i meccanismi dell’insulto messi in opera da Aristofane. La sua
mordace satira stigmatizzò ogni tipo di eccentricità ateniese e colpì attraverso la caricatura i più importanti
uomini politici del suo tempo: Pericle e Cleone, Alcibiade, Nicia ed Iperbolo, insomma i pilastri della
democrazia ateniese e delle sue istituzioni. Una ricorrente modalità dell’oltraggio è la messa alla berlina della
proverbiale mascolinità ateniese: negli Acarnesi, ad esempio, il poeta ateniese Antimaco cerca di procurarsi
una pietra per aggredire un cittadino ubriaco che lo aveva precedentemente assalito, ma in luogo di questa
non trova nient'altro che un caldo e fumante escremento, cosicché il coro si augura che il personaggio fallisca
il bersaglio e colpisca il poeta comico rivale Cratino: ecco affacciarsi il motivo scatologico.

Questa tipologia di attacchi, così come le ingiurie concernenti le parte intime o i genitali, può colpire poeti
rivali, personaggi immaginari, uomini politici, ma anche cittadini ateniesi o spartani e le loro divinità. Come
nota Lateiner, l'aggressione comica per essere efficace deve colpire queste vittime degradandole e mettendole
in ridicolo, qualificandole con appellativi squalificanti come invertiti, pervertiti sessuali o addirittura sostanze
immonde. Si pensi alle sole Nuvole, dove vengono nominati ben 45 individui, e nessuno di questi per essere
lusingato.

Un'ulteriore arma dell'arsenale comico (verbale e non) aristofaneo sono le caricature e gli insulti di tipo
zoologico: sulla scena ateniese compaiono quindi animali quali serpenti, cani, insetti e pesci. In un passo
delle Vespe (1031-5), il solito Cleone, spesso sbeffeggiato per la sua più o meno scoperta e maleodorante
attività di conciapelli, viene descritto dapprima come una mostruosa prostituta, poi come un serpente, una
foca puzzolente, un ano di cammello e, peggior cosa, come gli sporchi genitali di Lamia, una mostruosa
donna-caccola. Si noti anche in questo caso come la modalità dell’insulto proceda per mezzo degli stilemi



retorici dell’accumulazione elencatoria e della climax. Nella stessa commedia, ai versi 1300-23, il vecchio
Filocleone, dopo essere stato curato dalla mania di partecipare ai pubblici processi, viene condotto a un
simposio dal figlio Bdelicleone, che ha intenzione di educarlo alla vita mondana: il suo comportamento è
tuttavia inqualificabile: dapprima ringhia ed emette dei sonori peti, espressioni non verbali del disprezzo forti
e rumorose, quindi insulta pesantemente i convitati presenti arrivando addirittura a sottrarre la flautista. Il riso
nasce sulle bocche del pubblico ateniese proprio per l’impunità scenica conferita alla parola insultante:
all'oltraggio verbale (ma non solo) non corrisponde alcuna sanzione, dall'offesa sgorga inarrestabile una
nuova offesa.

 

Conosci te stesso, mosaico funebre, inizio III secolo, Museo nazionale delle terme, Roma.

Turpiloquio d’autore

 

A colpire sin da subito il lettore non è soltanto la varietà e la ricchezza di contumelie, insulti, improperi e
volgarità di ogni tipo qui raccolte, ma soprattutto il fatto che queste non appartengono solamente a generi
prettamente scommatici come la commedia (Aristofane, Difilo e Menandro per il mondo greco; Plauto e
Terenzio per quello romano) o la lirica, ma si ritrovano anche nelle pagine dei filosofi, nelle arringhe degli
oratori o nelle trattazioni degli storici. Infatti, se non stupisce la presenza di autori comici o satirici, lo stesso
non può dirsi di un Seneca o addirittura dello stesso Omero. Ci si imbatte perfino in un insospettabile classico



come Cicerone, prosatore profondamente sorvegliato: il suo stile ampio e armonioso, caratterizzato di norma
da una struttura fortemente ipotattica, così come da una chiara articolazione logico-argomentativa che mette
in rilievo le relazioni logiche tra le varie parti del discorso, si abbandona qui a veementi insulti contro chi, di
volta in volta, viene preso di mira nelle sue orazioni. Si veda questo primo esempio, tratto dalle Catilinarie,
con cui l’Arpinate, attraverso l’ossessivo martellare dell’anafora, delinea un fosco ritratto dell’entourage di
Catilina.

 

Quid enim mali aut sceleris fingi aut cogitari potest, quod ille non conceperit? Quis tota Italia veneficus, quis
parricida, quis testamentorum subiector, quis ganeo, quis nepos, quis adulter, quae mulier infamis, quis
corruptor, quis perditus inveniri potest, qui se cum Catilina non familiarissime vixisse fateatur? (Cic. in Cat.
II, 7)

(Quale infamia o scellerataggine si potrebbe mai pensare o architettare, che egli non abbia commesso? E
sarebbe possibile trovare, in tutta quanta l’Italia, un avvelenatore, un parricida, un falsificatore di testamenti,
un bandito, un crapulone, un libertino, un adultero, una donnaccia, un corruttore di giovani, un depravato, un
disperato che non ammetta di aver vissuto in stretta intimità con lui?)

 

Qui la strategia espressiva adottata è ancora quella che procede con l’accumulazione. Oppure questo passo,
dalle Filippiche, un feroce ritratto di Antonio, bersaglio delle celebri orazioni.

 

Hanc vero taeterrimam beluam quis ferre potest aut quo modo? Quid est in Antonio praeter libidinem,
crudelitatem, petulantiam, audaciam? Ex his totus conglutinatus est. Nihil apparet in eo ingenuum, nihil
moderati, nihil pudens, nihil pudicum! (Cic. Phil. III, 28)

(Ma questo mostro ripugnante, chi sarà capace di sopportarlo e come? Che cosa c’è nell’animo di Antonio se
non sfrenatezza, crudeltà, arroganza, avidità? Ecco di che cosa è fatto. In lui non c’è un briciolo di generosità
o di moderazione, e non conosce né vergogna né onore!)

 

Il senso del sesso

 

La parolaccia si sintonizza spontaneamente con l’inquieta coscienza sessuale degli adolescenti e anche con la
loro sete di infrazione e di libertà, perché la parolaccia scandalizza, scopre il nascosto, abbatte le gerarchie, è
comica, carnevalesca, sovversiva. La parolaccia, inoltre, sembra di per sé annullare la distanza temporale tra
presente e passato; ha qualcosa di attuale: guarda, infatti, direttamente al corpo, la più basilare delle realtà (N.
Gardini, Viva il latino. Storia e bellezza di una lingua inutile, Garzanti, Milano 2016, p. 79).

 

Un cospicuo numero di parolacce si ritrova in Catullo, un altro autore del canone scolastico riportato in
questo libro (Come insultavano gli antichi, pp. 30.33). Il suo turpiloquio, come nota Gardini, è confinato
nella prima e nell’ultima parte del liber, vale a dire nei componimenti più autobiografici; i carmina docta non
presentano invece traccia di sconcezza. Le numerose attestazioni parlano chiaro, e basterà fermarsi alle più
significative. Procedendo ad uno spoglio del suo vocabolario sessuale, si incontrano parti del corpo (mentula,
cunnus, culus) così come verbi che indicano la prassi sessuale e i ruoli ricoperti dall’individuo (futuo e



derivati quali confutuo, ecfututa, defututa, diffututa, pedico, irrumo, truso, glubo, fello, perdepso e voro).
Sono registrati anche sostantivi quali fututio, irrumator e irrumatio; altri sostantivi sono scortum, scortillum 
e i due termini greci pathicus e cinaedus. Se il termine mentula, equivalente popolare del nostro
popolarissimo “cazzo” ricorre appena due volte in senso letterale, la controparte femminile è attestata
solamente una volta sola.

 

A Catullo assai più che i sostantivi, cioè le parti del corpo, interessano i verbi, cioè la prassi sessuale e i ruoli
che l’individuo vi riveste. Il Catullo che si esprime attraverso il turpiloquio si dà identità di uomo libero,
ovvero di individuo virile che nel sesso ha sempre un ruolo attivo e così afferma la propria dignità sociale, sia
con le donne, sia con gli uomini. Metterlo in bocca (irrumo) o nel culo (pedico) a un altro uomo, infatti, non
significa omosessualità (parola che il latino non conosce), ma è dimostrazione di forza e di superiorità; ha
una valenza sociopolitica (e lo dimostrano anche gli epigrammi del più tardo Marziale). (…) Chi, adulto e
libero, assume ruoli passivi nel sesso, indicato dai due termini greci pathicus e cinaedus (il cui primo
significato è quello di ballerino) è figura spregevole, immagine dell’ultima umiliazione, uomo indegno della
libertà. (Nicola Gardini, cit., p. 80)

 

Invece quando canta semplicemente il desiderio, l’istinto erotico o la mera attrazione fisica, il poeta veronese
rifugge dalla volgarità: nel carme 56, ad esempio, pur parlando delle proprie erezioni, il poeta evita la parola 
mentula. Se, come nel grazioso carme 32, si abbandona a qualche volgarità, cerca di compensare inserendo
espressioni stilisticamente antitetiche, proprie di un registro sentimentale e introspettivo. Inoltre, Catullo
evita i doppi sensi e solo di rado estende metaforicamente il senso delle parole. Nonostante la sua poesia
possa apparire in un primo momento come spontanea, fresca e individualistica, questa si proponeva come
obiettivo ultimo un profondo rinnovamento dell’etica sociale, difendendo valori come la fides e la giustizia.
Ancora Gardini:

 

L’oscenità di Catullo serve principalmente da strumento di protesta sociale. È una retorica quella di un
maschio libero che si oppone al caos storico, alla corruzione politica e alla confusione delle parti. Il rispetto
dei ruoli sessuali significa praticamente e simbolicamente rispetto dell’ordine sociale. (p. 81)

 

La poesia catulliana si caratterizza per la predilezione dello svolgimento vivace e per i toni polemici, che
tuttavia non sconfinano mai nell’invettiva personale. Proprio nel carmen 16 di cui il vivace libello riporta i
due versi iniziali, il poeta repubblicano, dopo aver esordito minacciando coloritamente di punizioni sessuali i
calunniatori Furio ed Aurelio, per poi venire accusato da quest’ultimi di impudicizia, si difende
contrapponendo i propri versi lascivi alla sua casta vita. Questo concetto verrà ripreso dall’epigrammista di
età imperiale Marziale, che ad esso allude scopertamente in 1.4.

 

Un canone alternativo

 

Mentre l’antichità esiste per noi, noi per l’antichità non esistiamo. 
Non siamo mai esistiti né mai lo saremo
(Iosif Brodskji)



Lo stesso tema del turpiloquio e, soprattutto, i testi qui raccolti, che sono non solo licenziosi (ovviamente per
i nostri occhi e per la nostra tradizione culturale), ma anche peregrini e poco battuti nelle nostre aule
scolastiche, sembrano suggerire una più complessa operazione: il compilatore pare quasi articolare un canone
alternativo, un pantheon solo all’apparenza minore. Quest’operazione, segretamente agonistica, ci sfida
invitandoci a una riflessione sullo statuto del classico in generale. Solitamente le prime nozioni che si
apprendono in una lingua straniera sono insulti e parolacce: non così accade per le lingue classiche, che pur
possiedono un'antica e consolidata tradizione letteraria dell’insulto, di cui si è cercato di fornire una seppur
cursoria disamina.

Il motivo sarà forse da rinvenire nella strenua difesa, anacronistica ma perdurante, di una classicità ideale ma
intoccabile, ormai appannaggio solo di specialisti e addetti ai lavori. L'antichità classica, la cui produzione
letteraria ci è pervenuta attraverso una combinazione unica di caso e selezione, non è e non deve essere solo
un repertorio rassicurante e, per così dire, asettico e muto. Orbene, nell’antichità classica la tradizione
letteraria scommatica, come si è cercato di dimostrare, lega indissolubilmente insulto e inventiva linguistica,
in una forma che unisce pregnanza, espressività e spericolato sperimentalismo. E in tempi frettolosi e volgari
come i nostri, dove l’insulto è ormai modo e misura del vivere comune, non possiamo che rifarci nuovamente
e anche in questo ambito ai nostri predecessori, proseguendo un'attiva lampadoforia e ricordando il sempre
fecondo, ma mai passivo scambio con l’antichità. Riformulando il celebre adagio, aliquando ridet Homerus.
Perché alla fine, novelli Ulissi, torniamo sempre ad Omero.

 

Questo testo è tratto dalla rivista F i l l i d e il sublime rovesciato: comico umorismo e affini, numero 19, ottobre 2019, che
ringraziamo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.fillide.it/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



