
 

Gonçalo M. Tavares. Imparare a pregare nell’era
della tecnica 
Luigi Grazioli
7 Marzo 2012

Gonçalo M. Tavares ha quarant’anni, insegna teoria della scienza all’università di Lisbona e è autore di un
cospicuo numero di opere narrative che gli hanno valso numerosi e prestigiosi riconoscimenti internazionali.
Tutti meritati, come dimostra anche questo Imparare a pregare nell’era della tecnica (Feltrinelli, 283 pp., €
17), premiato nel 2010, in Francia, come miglior libro straniero.

 

Il romanzo narra, in tono distaccato e tagliente come il bisturi del cui uso il protagonista è un maestro, la
storia della formazione, ascesa professionale e politica e declino per malattia di Lenz Buchmann, figlio di un
militare di cui ha assunto in toto visione del mondo e valori, anche se non la carriera.

 

Il romanzo è composto di tre parti di lunghezza diseguale, suddivise in brevi capitoli e capitoletti, tutti dotati
di un titolo che agisce in funzione ironica, antifrastica o spaesante, come a suggerire che niente va letto (solo)
come si presenta e per cosa dice, a maggior ragione quando il discorso è diretto, esplicito, dichiarativo e
descrittivo.

 

Il narratore è esterno, ma assume spesso il punto di vista del protagonista per meglio esporne la visione del
mondo e il comportamento, riassumibili nei termini dell’arte della guerra a cui Lenz era stato avviato dal
padre militare e che aveva poi approfondito con continue letture. Di essenza libresca è lo stesso protagonista,
come già indicato dal cognome, non solo in quanto io sperimentale alla Milan Kundera, ma soprattutto come
indizio di un tentativo di comprensione della realtà che già programmaticamente passa attraverso la
mediazione, attraverso una narrazione che è intrisa di riflessione come un saggio e un saggio che può
sviscerare il proprio argomento solo in forma narrativa.

 

Esempio di tale procedura è già il titolo, che annuncia “Imparare a pregare nell’epoca della tecnica”, senza
che vi sia poi traccia nel testo di tale apprendimento, né di preghiera peraltro. Almeno in apparenza. Forse
non ne ha bisogno. La tecnica infatti, proprio in virtù dei suoi risultati, è anche evocazione e prefigurazione
di un dominio delle forze della natura che è sperabile possa, in futuro, diventare assoluto. Ed è esattamente
questa l’illusione su cui si basa la visione del mondo del protagonista, che però si immagina completamente
disilluso, cioè cultore di un disincanto che prescinde da ogni trascendenza e morale e che solo nella
competenza e efficacia del “fare” tecnico trova il proprio credo. Lenz è troppo smagato per nutrire davvero
questa illusione, eppure è su di essa che regge la propria vita, come unica via percorribile da chi concepisce
vita e natura essenzialmente come conflitto per sopravvivere derivato dalla paura.

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/goncalo-m-tavares-imparare-pregare-nellera-della-tecnica
https://d10.doppiozero.com/goncalo-m-tavares-imparare-pregare-nellera-della-tecnica
https://d10.doppiozero.com/luigi-grazioli
http://www.feltrinellieditore.it/SchedaLibro?id_volume=5100274


 

Il romanzo, specie nella prima parte, è l’analisi di questo credo che si presenta come incontrovertibile dato
oggettivo, “scientifico”, attraverso momenti cruciali della formazione di Lenz e soprattutto della sua attività
professionale, di chirurgo prima e poi di politico, che della precedente è solo l’estensione e l’applicazione al
campo collettivo. Dalla chirurgia individuale a quella sociale. In questo senso il sottotitolo “La posizione nel
mondo di Lenz Buchmann” appare più adeguata a caratterizzarne il contenuto. Ma anche questo spostamento,
questo dire indiretto che si presenta sotto la più diretta delle esposizioni, è un dato caratteristico del libro e un
indizio sul modo di leggerlo.

 

Il lettore è indotto a assumere una posizione di osservatore analoga, e forse ancora più esterna, a quella del
narratore e del protagonista nei confronti dei rispettivi oggetti, aliena da qualsiasi forma di empatia. Il
piacere, qui, è l’intelligenza. Se un sapore c’è, è quello del fiele: forte, ma più ancora amaro. Che invece di
incantare e suscitare il lieve rimbambimento del fascino, tiene sveglio, vigile.

 

Lenz non si propone di fare del male: cerca di affrontarlo, anzi; però il male è l’effetto dell’imperativo del
“ben fare”, da una parte, e ciò che annienta lui e tutto ciò che gli appartiene dall’altra; e, infine, il male è
l’oggetto del libro.

 

Come si configura nell’era della tecnica? In che cosa differisce da ciò che era male nelle epoche precedenti?
C’è una forma specifica che è insita nello stesso assumere la scienza e la tecnica come orizzonte di
riferimento per osservare e affrontare il mondo? Di questa concezione Lenz incarna forse l’anima più
profonda, che per questo si ha spesso ritegno a dichiarare apertamente. La assume in tutta la sua crudezza
senza tentennamenti, ne fa proprie le implicazioni basilari e ne trae le rigorose conseguenze nei campi di
pertinenza del suo agire: privato, professionale e pubblico. E se questo comporta dolori, violenze o addirittura
l’eliminazione fisica di ciò o di chi si frappone come ostacolo, poco importa. La chirurgia deve essere
condotta a termine, e se occorre tagliare, si taglia.

 

C’è quindi il male naturale, che prende la forma delle malattie e delle catastrofi (e della morte, che però per
altri aspetti, non fa problema: se “utile” per sbarazzarsi di un diverso male, o di un fastidio: come la moglie)
e, accanto, quello che deriva dal considerare non pertinente la valutazione morale dell’agire umano. Se il
modello della comprensione è la scienza e quello dell’azione è la tecnica, che ha come fine l’efficacia e come
strumento l’abilità e le competenza, allora nessun criterio morale tradizionale è valido. La compassione, per
esempio, è “un attrezzo inutile per l’esistenza, che tecnicamente non risolve(va) nulla”, e l’azione efficace
non è buona anche se agli occhi di chi ne beneficia può dare questa impressione (al paziente che gli dice:
“Lei è un uomo buono!”, Lenz risponde: “niente affatto. Sono medico.”). Tutto va quindi affrontato in
quest’ottica che certo non viene invalidata dal fatto che le catastrofi e la malattia affastellano problemi in tale
misura e velocità che siamo ben lontani dal poter risolvere: ma la tecnica è l’unica arma che ha saputo
aumentare la velocità e l’efficacia delle risposte, anche se una sola morte è già la sconfitta definitiva. Senza
contare tutto ciò che nell’uomo stesso, nello stesso soggetto tecnico-scientifico, resta estraneo alla razionalità
decisionale, e che niente riesce a mettere a tacere a dispetto dell’apparente facilità di appagamento (della
facilità dell’appagamento apparente). Come il sesso, che è sì un “fare”, ma anche e sempre un “essere fatto”,
perché è il soggetto a dipendere da esso e non viceversa. O come il tumore al cervello priva Lenz anche della
forza più insignificante, come quella di cui avrebbe bisogno il dito per schiacciare il grilletto per farla finita:
per decidere anche la morte come invece il padre era stato capace.



 

Di fronte a questo, in passato non sarebbe rimasto altro che accettare, disperare o pregare. Ma ora? La sola
preghiera che conosciamo è nata in epoche antiche, è quella che loda e ringrazia, ma soprattutto invoca
consolazioni e aiuti da forze trascendenti di fronte a tutto ciò che governa l’esistenza e la minaccia. L’era
della tecnica, che ha ridotto la religione a strumento di manipolazione delle menti più deboli, non sembra
aver trovato la preghiera adeguata: forse però questa carenza non deriva dalla sua inutilità nel nuovo
contesto, bensì dal fatto che è la tecnica stessa a costituire la preghiera della propria era. Una preghiera ignota
a se stessa, che non ha altra forma che il proprio nome, altra contenuto che l’invocazione dei propri risultati,
anche quando questi si dimostrano limitati, e in sostanza impotenti. E alla fine non resta che recitarne il nome
e le giaculatorie, come fa il protagonista morente che ripete il nome del padre stingendo un biglietto su cui è
scritto come promemoria per la coscienza vacillante, in una ripetizione apotropaica ossessiva, consolante per
il solo fatto di essere ripetuta, rosario di un solo nome.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





