
 

Sulla Roboetica 
Giuseppe O. Longo
2 Marzo 2012

Forse, in realtà, stiamo assistendo a una graduale fusione delle attività e delle funzioni umane con le attività
e le funzioni di ciò che noi umani abbiamo costruito e di cui ci siamo circondati.

 

Philip Dick, Mutazioni

 

 

Il robot, unione di mente sintetica e di corpo sintetico, rappresenta l’ultima versione del nostro tentativo
plurisecolare di costruire l’uomo artificiale. La somiglianza sempre più spinta tra robot e uomo, che si
estende alle capacità cognitive, all’autonomia e in prospettiva anche alle emozioni e forse alla coscienza,
pone interrogativi inquietanti. La crescente diffusione dei robot in tutti i settori della società ci obbliga a
considerare il rapporto di convivenza uomo-macchina in termini inediti, che, forse sorprendentemente,
coinvolgono anche l’etica. Affrontare questi problemi è importante e urgente.

Mentre l’evoluzione biologica ha dotato gli organismi viventi prima di un corpo e poi di un cervello, avente
funzioni di controllo centrale e dotato in certi casi di proprietà cognitive superiori, non strettamente
necessarie alla regolazione del corpo, l’intelligenza artificiale funzionalistica ha invece cercato di costruire
una mente senza corpo, cioè un’intelligenza che imitasse le funzioni simboliche e astratte del cervello
biologico evitando ogni interazione con un ambiente considerato fonte di disturbo. Tuttavia le difficoltà di
estendere questa forma d’intelligenza artificiale al di fuori dei domini simbolico-formali hanno fatto ritenere
che soltanto accoppiando la mente artificiale all’ambiente, attraverso un corpo artificiale dotato di sensi e di
organi attuatori, si potesse ottenere un’intelligenza flessibile e ad ampio spettro com’è quella biologica.

 

Il recupero della dimensione corporea e sensoriale ha portato ai robot e ha aperto una serie di interrogativi
che vanno dagli aspetti tecnici della loro costruzione fino a sottili questioni di natura etica. Infatti il robot è
un artefatto capace di apprendere e dotato di una certa autonomia di decisione e comportamento. Queste
caratteristiche, in una prospettiva di stretta convivenza uomo-robot, non possono non sollevare certe
domande:

 

Fino a che punto siamo disposti a convivere coi robot, ad affidarci a loro nella vita quotidiana,
nell’accudimento e nelle cure?

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/sulla-roboetica
https://d10.doppiozero.com/giuseppe-o-longo


Se i robot dovessero un giorno diventare intelligenti e sensibili (quasi) quanto gli umani, potremmo
continuare a considerarli macchine, come le lavatrici o le automobili? O dovremmo adottare atteggiamenti
empatici e comprensivi come nei confronti degli animali domestici? Dovremmo arrivare ad attribuire loro
dignità etica?

 

E viceversa: quali comportamenti dei robot dovremmo tollerare, incoraggiare o vietare? E di chi sarebbero
le responsabilità di un loro eventuale comportamento dannoso?

 

L’ultima domanda è importante perché rivela il conflitto tra la natura artificiale dei robot, per cui essi
dovrebbero obbedire alla nostra programmazione, e la loro parziale autonomia (se un robot non è autonomo
non è un robot) che, in linea di principio, potrebbe indurli a decisioni nocive nei nostri confronti. Erano
problemi di questo genere che aveva in mente Asimov quando nei primi anni 40 postulò le “Leggi della
robotica”, che vietano ai robot di compiere azioni dannose per gli esseri umani e che costituiscono il primo
embrione di un’etica dei robot o, con un espressivo neologismo, di una “roboetica”.

 

In questo ambito le previsioni si mescolano facilmente con la fantascienza e accanto alle speculazioni ci sono
le realtà: in Giappone (il paese di gran lunga più avanzato nella costruzione e nell’impiego dei robot) si tocca
con mano quanto possa diventare intenso il rapporto uomo-macchina quando il robot sia un (o una) “badante”
con sembianze umane oppure quando abbia più o meno le fattezze e il comportamento di un animale
domestico (si pensi ad Aibo, il robot cane della Sony, ormai fuori produzione, che per anni ha svolto la
funzione di “animale” da compagnia).

 

La proiezione affettiva è tanto forte da suscitare problemi psicologici e, ancora una volta, etici. E poi, in
generale, la marcia sempre più convulsa di una tecnologia invasiva e onnipresente non può non avere effetti
profondi sull’immagine che abbiamo di noi stessi e sul nostro stesso essere “umani”: specchiandoci in quello
straniante alter ego che sta diventando il robot, quale immagine ce ne ritorna? Riusciremo, per differenza o
per similarità, a capire qualcosa di più di noi stessi? Che questi problemi siano importanti e urgenti, è
confermato dall’istituzione di un Comitato tecnico per la roboetica in seno alla Robotics and Automation
Society dell’IEEE (Institute of Electrical and Electronics Engineers).

 

Dopo un breve inquadramento storico dedicato al passaggio dall’intelligenza artificiale funzionalistica alla
robotica, sottolineeremo l’importanza del corpo sotto il profilo cognitivo e attivo e considereremo i problemi
etici sollevati dalla presenza sempre più diffusa dei robot. Tali problemi sono acuiti dalla somiglianza
crescente che presentano con gli umani, oggi sul piano cognitivo e attivo e, domani, forse, anche sul piano
emotivo e della coscienza.

 

(continua)

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







