
 

Kodoku-shi, la morte solitaria 
Yosuke Taki
28 Ottobre 2019

Un settore di grande successo

 

Nell’estate del 2018 si è registrato in Giappone un caldo record, con temperature di oltre 40 gradi in diverse
città. Mai così caldo da quando la nazione nipponica ha cominciato a farne statistiche nel 1946. Sotto quel
clima rovente, però, c’è stato un settore che non si è mai fermato in tutta l’estate. 

 

Questa professione si chiama in giapponese tokushu-seis?-gy?sha, detta per brevità tokus?, ovvero impresa di
pulizia speciale. Si tratta di ripulire luoghi che sono stati teatro di incidenti o persino di omicidi. Ultimamente
però la tokus? è molto richiesta per pulire case e appartamenti dove è avvenuta la cosiddetta kodoku-shi, la
morte solitaria: i cadaveri vengono trovati, in genere molto tempo dopo il decesso, in condizioni inenarrabili
e spesso all’interno di ambienti pieni zeppi di immondizia accumulata a volte fino ad altezza d’uomo.
Immagino che rimaniate esterrefatti, ma addirittura nel vocabolario contemporaneo giapponese esiste già un
termine specifico per designare queste case riempite di rifiuti: gomi-yashiki, letteralmente “dimora di
immondizie”. Sembra che i poveri abitanti di quelle case vivessero barricati dietro pareti di barattoli e di
spazzatura senza più avere alcuna relazione con gli altri esseri umani. Insomma, una versione adulta degli
hikikomori, gli auto-reclusi giovanili. Queste persone vivono nella trascuratezza totale, quello che in inglese
si definisce self-neglect, e muoiono in completa solitudine. È per questo che i loro cadaveri vengono trovati
dopo giorni, a volte persino dopo settimane, in molti casi solo per via degli odori prodotti dalla loro
decomposizione. Sono di solito i padroni di casa o i vicini a chiamare la polizia, e dopo il ritrovamento del
cadavere tocca alla tokus? il compito di ripulire e risanare l’ambiente, spesso in tutta fretta, perché la
situazione è insopportabile per la vita e il benessere dei vicini. 

     

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/kodoku-shi-la-morte-solitaria
https://d10.doppiozero.com/yosuke-taki




Tracce di una Kodoku-shi.

 

Gomi-yashiki, ovvero la dimora di immondizie.

L’estate, a partire dal mese di giugno, è il periodo in cui aumentano drammaticamente i casi di kodoku-shi in
tutto il Giappone. Ci sono operatori di tokus? che hanno dovuto occuparsi addirittura di oltre cento casi solo
nella scorsa estate. 

Ogni operatore ha il suo modo di lavorare. C’è chi lavora da solo e chi in squadra, ma in genere, anche per
via dell’efficienza, tutti seguono un metodo molto ordinato e razionale: prima va svuotato tutto ciò che c’è
all’interno dell’abitazione (tonnellate di roba), poi si eliminano i forti odori e i residui di putrefazione dei
cadaveri e ci si occupa degli altri danni provocati dall’incuria degli stessi abitanti, incuria che
presumibilmente si è protratta per tanto tempo. Quindi, a un’impresa di tokus? si richiedono numerose
conoscenze tecniche e qualifiche speciali, oltre che attrezzature specifiche, perché vengono impiegati tra le
altre cose prodotti chimici ad alta pericolosità, estremamente tossici ma necessari per ripulire a fondo quegli
ambienti devastati.

 



Un operatore di tokus? al lavoro.

Se questo è un uomo

Kumiko Kanno, una giovane giornalista free-lance (classe 1982), ha pubblicato all’inizio di quest’anno un
impressionante libro intitolato Ch? kodoku-shi shakai, (L’incredibile società della morte solitaria) dopo aver
accompagnato per qualche tempo una impresa di tokus? nelle sue missioni e assistito di persona a queste
operazioni di “pulizia speciale”. Il suo non è un saggio dallo sguardo scientifico e freddo, ma una sorta di
letteratura non fiction capace di trasmettere una forte partecipazione empatica che alla fine i lettori non
possono non condividere. Perché nella società giapponese di oggi, molti lettori scoprono di essere anch’essi
potenzialmente a rischio di fare una simile fine, anche se al momento conducono una vita ben lontana da
quelle condizioni. Questo timore è piuttosto diffuso e, a sorpresa, sembra colpire soprattutto i giovani.
Emerge così la sorprendente fragilità di una delle società più ricche del mondo, come se al suo interno il
Giappone si stesse sgretolando.

 



Copertina di Ch? kodoku-shi shakai di Kumiko Kanno.

Kanno è entrata in molti luoghi di kodoku-shi al seguito di alcuni addetti di tokus? e descrive
minuziosamente in prima persona tutto ciò che gli operatori di tokus? vedono, sentono e fanno. In ogni casa
dove è avvenuta una morte solitaria, il primo elemento che colpisce gli operatori sono gli odori. Ti assalgono
appena si apre la porta d’ingresso, è un’autentica aggressione ai sensi. Penetrano persino sotto la maschera
antigas professionale che gli operatori indossano, appiccicandosi all’interno delle narici, alla pelle e ai
capelli, oltre che sulla tuta da lavoro che li protegge. 

Una volta entrati all’interno della casa, la visione che la giovane giornalista descrive va oltre ogni possibile
immaginazione. In molti casi il pavimento non è più visibile tanto la casa è ingombra da tutto ciò che vi è
stato accumulato, probabilmente nell’arco di anni: contenitori di cibo, montagne di pannoloni sporchi di
escrementi, bottiglie di acqua minerale e di bibite riempite di urina, muffe cresciute ovunque, e innumerevoli
insetti tra mosche, vermi e scarafaggi che scappano alla vista. Tutto questo con temperature sopra i 40 gradi e
un tasso di umidità altissimo. Un autentico inferno. Kanno realizza con orrore che degli esseri umani hanno



vissuto in quelle condizioni fino all’ultimo momento, appena pochi giorni prima dell’ingresso degli operatori.
A questo punto, nel leggere le sue pagine, mi è scappato di domandarmi “se questo è un uomo…” Eppure
non si tratta della descrizione di un lager totalitario, questa è una realtà che si verifica ormai quasi
comunemente (a Tokyo circa 10 persone al giorno) in mezzo a una civiltà di pace, apparentemente ricca,
accanto alle case dove altri cittadini conducono vite normalissime. 

 

Ma è una realtà che quella società pacifica e ricca non può e non vuole permettere che si renda troppo
pubblica. Allora ne vanno cancellate le tracce e per questo arrivano gli operatori di tokus?, oggi meglio
definibili come “cancellatori di kodoku-shi”. Il loro compito è far sparire ogni traccia di quel tipo di vita e di
morte, entrambe socialmente inammissibili. Detto così sembra un mestiere terribile, l’ultima invenzione della
società della tecnica. E difatti lo è, ma come si coglie dalle pagine di Kanno, molti operatori di tokus? sono
invece dotati di grande umanità e di forte capacità empatica verso degli sventurati che hanno lasciato questo
mondo in completa solitudine. Alcuni addetti confessano di capire per esperienza, dalle tracce lasciate nelle
case, come queste persone vivevano e come sono morte. Un nuovo ramo di archeologia contemporanea?
Eppure non riesco a smettere di domardarmi “se questo è un uomo…”

 

Isolamento sociale

 

La kodoku-shi è diventata in questi ultimi anni un fenomeno più che inquietante in Giappone. Si dice che
siano circa 30.000 le kodoku-shi ogni anno, ma in realtà potrebbero essere molto di più. Una incidenza
analoga al tasso annuo di suicidi che ormai da decenni si registra in Giappone. Il fenomeno colpisce più gli
uomini che le donne. Sembra che gli uomini giapponesi siano meno capaci di coltivare relazioni al di fuori
dell’ambiente di lavoro. 

L’aspetto incredibile è che le vittime non sono solo anziani, ma anche persone di mezza età e persino giovani.
Inoltre non si tratta nemmeno di un fenomeno legato alla povertà. Ci sono stati casi di kodoku-shi di persone
benestanti, con tanto di auto e appartamento di lusso. Né l’età, né la povertà, che sono sicuramente fattori
importanti, sembrano essere elementi decisivi. Il fattore determinante è la mancanza di rapporti con altri
esseri umani: l’isolamento sociale. 

Oggi si stima che in Giappone circa 10 milioni di persone (poco meno del 10% della popolazione) sono a
rischio di isolamento sociale, hanno cioè scarsissimi rapporti con altri esseri umani. Non hanno amici né
frequentano più i parenti, e al massimo tengono animali domestici come gatti o tartarughe che non hanno
bisogno di uscire. Perfino quando si tratta di questioni di vita o di morte, queste persone sono letteralmente
incapaci di chiedere aiuto agli altri. 

 

Si tratta in genere di individui solitari che, dopo aver subìto fallimenti sociali nel lavoro, nel matrimonio o in
relazioni sentimentali, o dopo essere rimasti vedovi, o andati in pensione, si lasciano andare completamente
cominciando a vivere in stato di self-neglect. Una sorta di cupa depressione, ma quando non si ha alcun
supporto da altri esseri umani l’abbandono diventa totale e si finisce per vivere nella gomi-yashiki, barricati
dietro muri d’immondizia. Una persona che vive in quelle condizioni si vergogna ulteriormente di se stessa e
i rapporti umani si diradano ancora di più. Tutto questo avviene all’insaputa di tutti. Nessuno arriva a sapere
che lui/lei vive in quel modo, isolato/a da tutti, fino alla sua morte. Sembra purtroppo che sia una condizione
assai diffusa. 

 



A questo punto saremmo inevitabilmente obbligati a reinterpretare il termine “società”, che fino a pochi
decenni addietro significava compagnia o unione di persone; dobbiamo ammettere che la nostra società
(almeno in Giappone) non sia più costituita da rapporti umani, bensì principalmente se non unicamente da
rapporti economici, supportati da istituzioni e infrastrutture che cercano di mantenere le sembianze di una
società così com’era una volta. Perché la vera sostanza di una società super-capitalista come quella
giapponese è ormai ciò che da noi si chiama Muen-shakai, ovvero “società senza rapporti umani”, il che è un
vero ossimoro. Essere sostenuti da una rete di conoscenze, di amici e parenti che si vogliono bene e si curano
l’uno dell’altro… questa dimensione umanistica della società sembra ormai più che obsoleta e nemmeno più
presa seriamente in considerazione come sostanza fondamentale nel mio paese. Come siamo arrivati a
questo?

 

Le relazioni fatte a pezzi fuori e dentro le famiglie

 

Le relazioni umane nel Giappone del dopoguerra sono state fatte a pezzi sistematicamente sia all’esterno che
all’interno della famiglia. 

Fino alla fine della Seconda Guerra Mondiale, anche in Giappone la famiglia era composta da esponenti di
almeno di tre generazioni diverse: nonni, genitori e figli. E ogni famiglia aveva legami stretti anche con i suoi
vicini e con altri parenti. Diciamo che ogni casa era molto più aperta di oggi e frequentata anche da altri. Una
casa aveva sempre al suo interno uno spazio più “pubblico” deputato ad accogliere gli ospiti, chiamato
zashiki o kyaku-ma, quest’ultima significa in giapponese letteralmente “stanza per ospiti”.

Così, non solo nelle zone rurali ma anche in città, le famiglie non si chiudevano nella loro vita privata, come
avviene oggi, ma si viveva molto di più con altre persone. Si condividevano molti momenti della propria vita
con altri e si prendevano decisioni insieme a loro. In altre parole, le persone vivevano un vero senso
comunitario. 

Tutto questo fu fatto a pezzi dallo Stato che nel dopoguerra decise di puntare unicamente sullo sviluppo
economico nel Giappone a discapito di tutto il resto. E se osserviamo gli ultimi settant’anni della storia del
nostro paese, è un bell’osservatorio per capire in che modo e fino a che punto il capitalismo possa fare a
pezzi le relazioni umane. In ogni paese industrializzato si sono verificati fenomeni simili, ma a mio avviso
l’intensità e le conseguenze in Giappone sono particolarmente estreme.

 

La casa che isola

Nel dopoguerra, l’unità familiare standard in Giappone si è ridotta a quella struttura mononucleare chiamata
kaku-kazoku, composta dai due genitori e pochi figli, come nella maggior parte dei paesi avanzati. Questo
cambiamento, come fa notare l’architetto Riken Yamamoto nel suo libro Kenryoku no k?kan/K?kan no
kenryoku (“Lo spazio del potere/Il potere dello spazio”, 2015), più che da una rivoluzione del costume fu
provocato e accelerato da una politica statale sulla modalità abitativa, con il chiaro disegno di creare una
classe lavoratrice sana, capace e omogenea. Ma non solo. 

 



Riken Yamamoto.

Venne introdotta su grande scala la stessa modalità abitativa (una famiglia = una casa) inventata in Occidente
a metà dell’Ottocento per la classe lavoratrice che si andava allora formando, espressa nel famoso prototipo
della casa per lavoratori di Principe Alberto e presentata all’Esposizione universale di Londra (Albert Cottage
, progettato da Henry Roberts, 1851) o nel progetto della città operaia di Mulhouse (1855). 

 





Albert Cottage, 1851.

Queste innovazioni non riguardavano solo la fornitura di abitazioni omogenee con la riduzione del nucleo
familiare, quanto l’eliminazione di spazi “pubblici” dall’interno della casa. La casa diventava, così, uno
spazio totalmente privato, ad esclusivo uso dei familiari e non prevedeva più spazi frequentati anche da altri.
Fu un cambiamento epocale. Per noi uomini di oggi è una condizione così “normale” questo tipo di spazio
domestico, che non ci soffermiamo mai sul suo significato, ma in realtà questo tipo di abitazione è nato da
un’idea precisa del biopotere intento a disegnare le nostre vite fin nei minimi dettagli. 

Poiché la nuova modalità abitativa “una famiglia = una casa” proteggeva in qualche modo la privacy
(soprattutto quella sessuale), gli abitanti si mostrarono contenti e non hanno mai protestato, ma Yamamoto fa
notare che il vero scopo dell’esclusione di spazi pubblici dalla casa era quello di privare gli abitanti di una
dimensione sociopolitica (homo politicus), di occasioni e rapporti con gli altri. In questo modo si isolava ogni
famiglia imprigionandola all’interno della propria casa (homo domesticus), per sedare ogni possibilità di
rivolta da parte dei cittadini. 

 

Un esempio di quartiere residenziale giapponese dove nonostante un’altissima densità abitativa, ogni casa è
isolata e non c’è nessun senso comunitario.



La diffusione massiccia di questa modalità abitativa in Giappone, insieme alla dimensione spaziale delle case
(generalmente molto minore rispetto a quelle occidentali), ha avuto un effetto devastante, cancellando molto
efficacemente la maggior parte della rete sociale fatta di relazioni umane. Yamamoto descrive questa
situazione con un grande senso di colpa in quanto architetto, perché gli architetti hanno fatto fin qui ben poco
per destrutturare questa trappola così subdolamente progettata contro i cittadini.

“Imprigionati” nelle loro case, i cittadini moderni hanno perso gran parte della gestione degli “spazi comuni”
(strade, piazze, ecc.) che sono poi diventati “spazi pubblici” gestiti dal pubblico, non più dunque “spazi di e
per tutti”. 

 

Famiglia rarefatta

 

In Giappone, anche all’interno della famiglia c’è stato in questi ultimi decenni un grosso sgretolamento delle
relazioni umane. 

Sotto l’enorme pressione della società capitalista, in molte di queste famiglie mononucleari il padre è
talmente assorbito dal lavoro che è diventato un personaggio quasi assente. Trascorre pochissimo tempo con
la famiglia e a volte è costretto a trasferirsi in sedi remote per volontà aziendale (tanshin-funin), anche per
lunghi periodi. Inoltre molti figli frequentano fin da piccoli dei popolari corsi di doposcuola, chiamati juku,
che sono ormai da decenni un settore economico importante del paese perché indispensabili per prepararsi ad
affrontare gli spietati esami di ammissione delle scuole giapponesi, e quindi tornano tardi a casa. In molte
famiglie è difficile persino riuscire a condividere i pasti. Anche questo fenomeno è riconosciuto con il suo
termine specifico, ko-shoku.

 

All’interno di una casa, rigorosamente progettata per mantenere la privacy sessuale, dove si generano e
allevano i figli come la forza lavoro di prossima generazione, le stesse famiglie non condividono più né il
tempo né i pasti; in altre parole, non esercitano più da decenni le vere funzioni di una famiglia. E oggi, come
conseguenza estrema ma logica di questa evoluzione, o piuttosto involuzione, della famiglia, il numero di
persone che vivono sole è in forte aumento. Per i giapponesi di oggi, avere una famiglia sta diventando
semplicemente un’opzione. Perché, semplicemente, molti non l’hanno mai vissuta nella forma che noi
abbiamo conosciuto. E molti di quanti oggi vivono soli, di nuovo logicamente, moriranno anche soli.

 

Business nell’era della kodoku-shi

Il capitalismo è cinicamente creativo. Kanno elenca alla fine del suo libro una serie di nuovi business creati
per “salvare” le persone coinvolte nelle kodoku-shi. Le “persone” sarebbero i solitari a rischio di kodoku-shi e
i loro familiari che evidentemente si occupano di loro così malvolentieri. E in che modo intervengono questi
business? 

 

1. Servizio di sorveglianza con dispositivi informatici e di intelligenza artificiale. 

Oltre alla mappatura delle persone che vivono sole, esistono già vari servizi di sorveglianza che vigilano su di
esse in maniera anche non invasiva, per esempio monitorando con intelligenza artificiale i consumi di
elettricità delle abitazioni a rischio. Una volta rilevata un’anomalia, viene lanciato l’allarme e subito va



qualcuno a verificare la situazione.

1. Sh?-katsu support (supporto a pagamento per chiudere una vita).

Quando i familiari non vogliono più occuparsi di un loro congiunto (soprattutto anziani), un’agenzia a
pagamento si incarica di supportare la loro vita sotto tutti gli aspetti (rifornimento di cibo, cure mediche,
sicurezza, ecc.), e alla loro morte di occuparsi della disposizione del corpo, del funerale, dell’inumazione,
dell’abitazione e di tutti gli altri impicci lasciati dalle persone defunte. La cosa che fa inorridire è che spesso i
familiari contattano queste agenzie quando le persone in questione sono ancora in vita, parlando di loro come
se fossero già morte. Poiché queste agenzie sostituiscono in qualche modo la famiglia, lo sh?-katsu support è
considerato nell’ambito di una più ampia fornitura di servizi denominata rental family, famiglia in affitto, un
settore che offre un’ampia gamma di servizi in sostituzione di una vera famiglia, incredibilmente già in voga
nell’era della rarefazione della famiglia. 

1. Consulenza immobiliare e assicurazioni per kodoku-shi. 

Poiché una kodoku-shi, la morte solitaria, provoca spesso ingenti danni all’immobile in questione, i
proprietari hanno oggi a disposizione la polizza assicurativa per kodoku-shi, come anche un servizio di
consulenza per la compravendita di immobili dove sono avvenute kodoku-shi.

1. Ci sono però altri servizi, sia pubblici (amministrazioni locali) che privati (associazioni di volontari),
che non solo forniscono supporto gratuito a chi vive da solo ma provano anche a tirare fuori queste
persone dalla solitudine. Forse sono gli unici servizi svolti con puro intento umanitario.

 

Un invito incessante

 

Nel 1980 Samuel Beckett scrisse Rockaby (Dondolo), una breve pièce che mostra una donna “invecchiata
prematuramente”, vestita interamente in nero, seduta immobile su una sedia a dondolo, la cui oscillazione è
controllata meccanicamente. A parte l’unica parola “Ancòra” pronunciata tre volte da D (donna), il resto del
testo è recitato da V (voce) che proviene dal di fuori, una fonte artificiale. Il testo sembra raccontare la fine di
una donna e la voce sembra invitarla a compiere l’ultimo passo, ripetendo “tempo di smetterla…” 

 



Rockaby (1981) con Billy Whitelaw, regia di Alan Schneider.



Ma se ricordiamo che nelle altre opere teatrali, o visive, di Beckett, scritte a partire dalla seconda metà degli
anni Cinquanta, ogni elemento tecnico (luci, audio, telecamera, ecc.) non è mai soltanto un’attrezzatura per
produrre effetti scenici ma ha anche un significato allegorico, rappresentando la Tecnica che cerca di
afferrare, addestrare e rinchiudere la vita umana – come le luci abbaglianti che simboleggiano uno sguardo
trascendentale della Tecnica in Atto senza parole 1, in Giorni felici o in Commedia, lo sguardo meccanico in
opere visive (Film, Di’ Joe, Quad, ecc.) o le voci senza corpo (riprodotto meccanicamente) che si rivolgono
ai protagonisti muti (L’ultimo nastro di Krapp, Di’ Joe, ecc.) – allora anche Rockaby andrebbe interpretata in
questo modo. Anzi, qui Beckett a mio parere compie un ulteriore passo in avanti. Non si accontenta più di
“afferrare, addestrare e rinchiudere la vita umana”, ma la invita a compiere una morte solitaria. La pièce è
un’unica formidabile messa in scena (a cominciare dall’invecchiamento prematuro e dal meccanismo per
l’oscillazione della sedia) per convincere la donna che oramai è arrivata alla fine, che è il tempo di smetterla,
di lasciarsi andare. La voce registrata sembra la voce della stessa D (donna), ma questo travestimento è nel
repertorio di Beckett. In queste opere, come anche in alcune prose come Compagnia, la voce dalla sembianza
umana è spesso la voce della Tecnica che s’insinua nella mente umana. È come se si volesse convincere la
donna che tanto non c’è nessuno che vuole saperne di lei, sono tutti chiusi dentro se stessi, come è lei:

 

seduta alla finestra 

quieta alla sua finestra

sua sola finestra

di fronte ad altre finestre

altre sole finestre

tutte le tende giù

nessuna su

solo la sua su

 

Il 6 luglio di quest’anno, a Kyoto, in Giappone, il regista teatrale Yasuki Fujita della compagnia ARICA ha
messo in scena Rockaby in una versione molto particolare che non può non associarsi al fenomeno della
kodoku-shi giapponese. Verso la fine della pièce la protagonista si alza e va ad aprire una tenda in fondo al
palco, e di fronte allo sguardo stupito del pubblico si spalanca un enorme bovindo moderno che dà su un
paesaggio urbano, con palazzi condominiali addossati gli uni agli altri e con tutte le finestre chiuse. La
desolazione fu totale. Meglio di così non si poteva raccontare il vero meccanismo della kodoku-shi. Qualcuno
parla di un lento suicidio, ma io penso che queste persone siano più precisamente invitate a morire dalla
stessa società capitalista, indotte a considerarsi già “scadute”, come se la morte non avesse più alcun valore
umanistico ma fosse solo una faccenda puramente materiale. Come la voce di Roccaby, la Tecnica invita
circa 100.000 giapponesi a rischio di solitudine sociale a chiudere la loro vita in questa maniera, sussurrando
loro in continuazione “Tempo di smetterla…”, e riuscendo a mandarne all’altro mondo più di 30.000 ogni
anno.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



