
 

Noi siamo, tu sei, io sono 
Ugo Morelli
25 Ottobre 2019

 

“Chi sono io e chi sei tu se non ci comprendiamo”, scrive Lou Andreas Salomé a Rainer Maria Rilke.

Come facciamo a comprendere l’altro e a comprenderci con gli altri? e come facciamo ad avere coscienza di
noi stessi, degli altri, del mondo?: sono per molti aspetti domande della vita di ogni giorno a cui tendiamo a
dare risposte di senso comune, e allo stesso tempo si propongono come le questioni delle questioni.
Sembrano, infatti, a prima vista, domande banali e scontate, salvo scoprirne la profondità appena siamo
toccati direttamente nell’esperienza della nostra vita. In buona misura, dalle più grandi tradizioni poetiche,
letterarie e filosofiche, fino alle domande che oggi si pongono le neuroscienze cognitive e affettive, non
abbiamo mai smesso di interrogarci sulla nostra esperienza intersoggettiva e sul rapporto tra quell’esperienza

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/noi-siamo-tu-sei-io-sono
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli


e la nostra individuazione. L’altro lo comprendiamo e allo stesso tempo siamo spesso incagliati
nell’incomprensione, nell’incomunicabilità e nell’indifferenza. Quando ci sembra di avere tutto chiaro, si
affacciano dubbi ed esperienze sconcertanti e inspiegabili. Così come sappiamo di esserci e abbiamo
coscienza di noi e di quello che ci accade, anche se, allo stesso tempo, non solo non è facile dire come e
perché, ma spesso ci accadono eventi che ci fanno dubitare persino di tutto questo.

Viviamo anni affascinanti, in quanto non solo stiamo scoprendo cose intorno a noi che ci collocano negli
universi infiniti e nella storia profonda, rispetto a cui ci sentiamo piccoli e pieni di meraviglia. Non meno
meraviglioso è quello che scopriamo guardando dentro noi, né meno complesso e stupefacente è quello che
vediamo. Non è ancora tutto, né molto. Anzi, per certi aspetti siamo solo agli inizi. Possiamo però trarre
molti benefici da alcune importanti scoperte scientifiche che ci aiutano a capire meglio cosa significa essere
umani. Capire un poco meglio se stessi diventa allora una delle imprese più coinvolgenti tra quelle
immaginabili.

 

Una delle evidenze che la ricerca ci consegna negli ultimi anni con sempre maggiori approfondimenti e
conferme è quella del ruolo e delle funzioni che i sistemi mirror – o neuroni specchio – svolgono
nell’esperienza relazionale, nell’intersoggettività e nell’individuazione; in poche parole, nella comprensione
di noi e degli altri. Giacomo Rizzolatti, guida scientifica del team che, con Vittorio Gallese e ad altri
importanti ricercatori, all’inizio degli anni ’90 del secolo scorso ha scoperto i neuroni specchio, insieme al
filosofo della scienza Corrado Sinigaglia, ci fornisce un decisivo approfondimento, con estensioni più ricche
e dettagliate, della rilevanza di quella scoperta in un libro, Specchi nel cervello. Come comprendiamo gli altri
dall’interno, pubblicato da Raffaello Cortina Editore, Milano 2019. Lo stesso editore aveva pubblicato, nel
2006, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, libro degli stessi autori, che ha avuto meriti
di particolare importanza nell’innovare le conoscenze e gli stessi approcci di ricerca sul comportamento
umano e degli altri animali.

La rilevanza del corpo e del movimento sono stati posti al centro dell’attenzione dopo decenni di prevalente
orientamento cognitivista. La relazione e l’intersoggettività sono progressivamente riconosciute come la base
dell’individuazione soggettiva. Quelle che erano state intuizioni e ipotesi rilevanti di alcune tradizioni di
pensiero ricevono verifiche sperimentali importanti e decisive. 

 





 

Come è ormai noto e verificato, infatti, in un numero sempre più ampio di ricerche sperimentali condotte nei
più importanti centri di ricerca mondiali, quel particolare tipo di cellule cerebrali degli umani e di molti altri
animali che chiamiamo metaforicamente neuroni specchio, si attivano e rispondono sia quando noi
compiamo direttamente un’azione, sia quando osserviamo un altro compiere la stessa azione o anche solo
manifestare comportamenti che indicano l’intenzione di compierla. In tal modo le nostre dotazioni cerebrali
relative al meccanismo dei neuroni specchio è alla base della nostra possibilità e capacità di comprendere le
azioni e le emozioni altrui. 

Fin dagli inizi di questa che si configura come un’importante svolta nella conoscenza del comportamento
umano, fu evidente la rilevanza del sistema sensori-viscero-motorio per la comprensione delle vie mediante
le quali diventiamo capaci di sapere quello che fa l’altro e di sentire quello che sente, di riconoscere le sue
emozioni e i suoi comportamenti, mentre la risonanza incarnata con l’altro – l’ embodied simulation come la
definisce chiaramente Vittorio Gallese – contribuisce a plasmare la nostra stessa esperienza.

 

Il corpo, che decenni di cognitivismo avevano tenuto in disparte come una specie di accessorio irrilevante,
irrompe sulla scena e manifesta la sua centralità non solo per quello che accade a livello sub-personale ma
anche per la relazionalità umana, la nostra esperienza intersoggettiva e, quindi la nostra stessa
individuazione. Del resto è la nostra natura corporea che esprime e sostiene la nostra mente. 

Oggi, come si evince dal nuovo libro di Rizzolatti e Sinigaglia, le proprietà mirror caratterizzano non solo
una parte consistente del nostro cervello di primati, ma anche regioni di cervello di specie diverse ed
evolutivamente distanti tra loro. Nel libro gli autori affrontano con evidenza di esperimenti e chiarezza di
argomentazione una svolta in atto, e sostengono: “è ormai il momento di correggere quello che oggi appare
come un classico ‘errore di prospettiva’, riconoscendo non solo che molteplici aree – si pensi, per esempio, a
centri come l’insula, l’amigdala, la corteccia del cingolo o l’ippocampo – hanno proprietà mirror, ma anche
che molte di queste aree sono evolutivamente più antiche e funzionalmente più basilari di quelle di network
parieto-frontali” [p. 261]. In relazione a questi approfondimenti della ricerca, e per semplicità in questa sede,
è importante evidenziare che le conseguenze sono del tutto fondamentali: il meccanismo mirror emerge come
regolatore interveniente non solo per comprendere quello che l’altro fa, ma anche per cogliere aspetti del suo
stato mentale mentre lo fa, anche se ulteriori verifiche sembrano necessarie in proposito; la stessa possibilità
di comprendere le emozioni altrui vede all’opera i meccanismi mirror, che intervengono non solo nella
comprensione basilare, ma sembrano dar conto anche della piena comprensione, e quindi degli stati emotivi.
Non solo comprendiamo l’altro, insomma, ma la comprensione mostra di plasmare la nostra esperienza,
come se diventassimo anche un po’ l’altro [pp. 222-223].

 

“Questo non significa che, perché si dia qualcosa come una comprensione basilare dell’emozione altrui,
occorre che chi osserva abbia la stessa risposta emotiva di chi è osservato, come accade, per esempio, nei casi
di contagio emotivo. Non abbiamo bisogno di avere un conato di vomito e neppure di ritrarci con un forte
senso di disgusto per comprendere che la persona di fronte a noi è rimasta disgustata nell’assaggiare o anche
solo nell’annusare il cibo che le è stato portato.” 

Se agli inizi delle ricerche su questa fondamentale scoperta scientifica, al centro del processo di
rispecchiamento è stato riconosciuto esserci l’azione, il libro documenta gli avanzamenti delle scoperte più
recenti e l’amplificazione delle inferenze per la nostra esperienza. In primo luogo abbiamo oggi la prova che
in molteplici specie differenti ed evolutivamente distanti tra loro gli stessi circuiti neuronali possono essere
reclutati per processi e rappresentazioni che riguardano tanto se stessi quanto gli altri. In atto è un
meccanismo di trasformazione cui è stato dato, appunto, il nome di meccanismo mirror. Documentare le



implicazioni del ruolo del meccanismo mirror vuol dire considerare almeno tre domini in cui la risonanza
incarnata e il rispecchiamento agiscono: il dominio delle azioni; il dominio delle emozioni e quello delle
forme vitali, che li comprende entrambi. La capacità di rappresentare motoricamente possibili scopi d’azione
e l’impiego di quelle rappresentazioni nell’esperienza attiva svolgono un ruolo decisivo nello sviluppo dello
stesso sistema mirror. Una circolarità ricorsiva intercorre tra la dotazione mirror, il suo utilizzo e il suo
sviluppo. La ricerca evidenzia, inoltre, che vi sono neuroni mirror in grado di rispecchiare lo spazio di azione
di chi ci sta intorno, mentre si sta sempre più esplorando la possibilità che le risposte dei neuroni mirror
possano andare oltre il rispecchiamento dell’azione effettivamente osservata, per riguardare anche gli scopi di
azioni di per sé puramente potenziali. I risultati della ricerca sulle implicazioni dei neuroni specchio si
ampliano, così, fino a riguardare le emozioni e le forme vitali. Da non molti anni e grazie al proficuo incontro
con Daniel Stern, il gruppo di scienziati di Parma ha iniziato a esplorare le aree cerebrali specificamente
coinvolte nella rappresentazione delle forme vitali proprie e altrui, in particolare per quel che concerne
l’azione [p. 129]. Le forme vitali riguardano le componenti motorio-affettive che fanno inestricabilmente
parte delle azioni e reazioni emotivamente connotate.

 

In base agli scopi un’azione umana, infatti, può essere energica, ferma, decisa o fredda, titubante, gentile, e
può assumere altre forme che di volta in volta possono affermarsi. Gli studi attuali si stanno concentrando
sull’indagare in maniera sistematica le eventuali risposte mirror in contesti emotivi diversi, cercando di
individuare le forme legate alle differenti reazioni emotive, a cominciare da quelle più elementari. È già
evidente, tuttavia, il ruolo distintivo che le risposte mirror hanno nella comprensione delle azioni e delle
reazioni emotive altrui [p. 207]. Il quadro complessivo del ruolo del sistema mirror si approfondisce e amplia
segnalandone la funzione nella comprensione, sia delle azioni, sia degli scopi che delle reazioni emotive. La
tesi sostenuta nel libro può essere così sintetizzabile: “se l’osservazione di un’azione determina in chi la
osserva il reclutamento dei processi e delle rappresentazioni di tipo motorio che sono simili a quelli che
sarebbero reclutati se fosse lo stesso osservatore a pianificare ed eseguire quel tipo di azione, allora tale
reclutamento può consentire a chi osserva l’azione di individuarne lo scopo (o gli scopi) e di realizzare che
l’azione osservata è diretta a esso (o a essi). Questo significa che il modo in cui identifichiamo lo scopo (o gli
scopi) di un’azione osservata e in cui realizziamo che quell’azione è diretta a esso (o a essi) può dipendere
dal modo in cui rappresentiamo quello scopo (o quegli scopi) motoricamente. Se il nostro modo di
rappresentare motoricamente lo scopo (o gli scopi) di quell’azione cambia, cambierà con esso, a parità di
condizioni, anche il nostro modo di comprenderla.” 

L’evidenza sempre maggiore dell’intersoggettività nell’individuazione psichica chiama in causa domande
riguardanti il ruolo e la funzione della coscienza, forse la questione più complicata e controversa nel percorso
di ricerca delle neuroscienze, ma anche della psicologia e della filosofia, con domande che hanno la stessa
durata del tempo in cui la specie umana è diventata capace di riflettere su se stessa.

 

Del resto non disponiamo di conoscenze sperimentali sufficienti per comprendere come si passa dai neuroni
alla mente. Non sappiamo ancora come possa accadere che un aggregato di atomi, molecole, sostanze
chimiche e cellule producono la capacità di esprimere in modo vivido il nostro mondo interno.

Michael Gazzaniga ha provato a fornire un contributo sul tema della coscienza che si propone come riesame
di quanto finora la scienza ha cercato di comprendere sulla questione, nel volume La coscienza è un istinto. Il
legame misterioso tra il cervello e la mente, Raffaello Cortina Editore, Milano 2019. 

Il baratro che si apre tra il cervello e la mente è stato affrontato in molteplici modi, ma nessuno di essi appare
esaustivo e, spesso, neppure convincente. Il cervello è una macchina biologica eppure esprime proprietà
emergenti non riducibili alle condizioni iniziali. Vi è chi sostiene che sia una federazione di moduli
indipendenti che lavorano in parallelo. Gettare luce su alcuni dei problemi più profondi che la mente è in



grado di formulare, risulta perciò particolarmente difficile. Michael Gazzaniga parte dall’ipotesi che “non
esiste alcun sistema centralizzato preposto al grandioso miracolo dell’esperienza cosciente. La coscienza è
ovunque nel cervello, e nulla, neppure un male devastante come il morbo di Alzheimer, sembra capace di
estinguerla del tutto” [p. 16].

 





 

“Tra la vita e la materia inanimata, tra la mente e il cervello, tra il mondo dei quanti e il mondo
dell’esperienza quotidiana esiste uno scarto, un salto nel buio, e lo sappiamo bene”, scrive Gazzaniga, e poi
prende posizione: “Come procedere per colmare quel divario? Con l’aiuto della fisica: io almeno ne sono
convinto” [p. 17].

Come in una pentola di acqua che bolle sul fuoco, dove è difficile prevedere quale bolla verrà a galla in un
dato momento, dove una bolla che prevale è subito incalzata da altre bolle, e sarà poi la freccia del tempo a
tessere il tutto in un’unica sequenza, alla stessa maniera la coscienza può essere descritta come il “sobbollire
del nostro cervello, come un’effervescenza di bolle, ciascuna delle quali è dotata di strumenti per scavalcare
il divario ontologico e ciascuna delle quali ha diritto a un effimero momento di gloria” [p. 18]. Questa a
Gazzaniga sembra la descrizione più plausibile della coscienza. 

Costruendo un excursus attraverso la storia delle scienze della vita, l’autore approda all’assunzione di
responsabilità sceintifica, seppur tenendo conto delle resistenze, nello studio della coscienza. Citando il
messaggio di Francis Crick giunge a sostenere che non c’è niente di male a studiare la coscienza, anche se la
difficoltà consiste nel fatto che “la coscienza non è una cosa” [p. 106]. Secondo Gazzaniga “coscienza” è
solo la parola di cui ci serviamo per descrivere il versante soggettivo di una serie di istinti e ricordi che si
esprimono ne corso del tempo all’interno di un organismo. “Coscienza” sarebbe un termine di comodo che
rimanda al modo in cui funziona un organismo complesso: per comprenderne il funzionamento è necessario
riferirsi al cervello e all’analisi dell’organizzazione delle sue parti che consente di esprimere l’esperienza
cosciente così come la conosciamo.

 

L’ipotesi di Gazzaniga, che è decisamente diversa da quella di Rizzolatti, di Gallese e del gruppo di Parma, è
che la coscienza indivisa che ognuno ha di se stesso sia prodotta dall’operato di migliaia di unità di
elaborazione del cervello, relativamente indipendenti, che propone di chiamare, per semplicità e in base a una
certa tradizione di studi, moduli. L’utilizzo della modularità, in modi originali e peculiari, da parte di
Gazzaniga è piegato al suo tentativo di dimostrazione che la coscienza sia “parte integrante della vita degli
organismi. Nessuno di noi deve apprendere come produrla o come servirsene” [p. 307]. Il divario epistemico
tra l’esperienza soggettiva e l’elaborazione oggettiva, apparso con l’avvento della prima cellula vivente, esige
il ricorso al linguaggio della complementarità. Quel linguaggio potrà consentire di cogliere il modo in cui la
sponda fisica, i neuroni, coopera con la sponda simbolica, le dimensioni mentali. Scrive Gazzaniga:”Le
macchine inanimate a base di circuiti al silicio funzionano in un certo modo; i sistemi viventi a base di
carbonio funzionano in modo diverso. Le prime obbediscono in forme deterministiche a set di istruzioni, i
secondi agiscono per mezzo di simboli che comportano per loro natura un certo grado di certezza” [p. 306]. Il
proposito scientificamente ambizioso è collocare la coscienza nel grande mondo della biologia evolutiva, con
la sua storia, la sua ricchezza, la sua incertezza, le sue alternative, i suoi conflitti, il suo continuum: un
prodotto di una circolarità cieca tra selezione naturale ed esperienza. Rileggendo il contributo pionieristico di
William James a centotrenta anni circa dalla sua prima pubblicazione, Gazzaniga considera quelli che chiama
istinti e la loro capacità di dare vita a sequenze coordinate che rendono possibile azioni più complesse,
suscitando l’impressione di istinti di livello decisamente superiore e conclude: “La successione a valanga di
quelle sequenze è quella che chiamiamo coscienza”.

 

La coscienza assume così le caratteristiche di un’espressione propria della materia vivente, la quale “non si
limita a soggiacere alle interazioni descritte dalla fisica classica, ma possiede un carattere intrinsecamente
arbitrario reso possibile dalle informazioni simboliche immagazzinate sul lato buono dello Schnitt, scritte in
forma fisica e nondimeno arbitrarie”[p. 298].



E che cos’è lo Schnitt?

I fisici designano una separazione ineludibile tra il soggetto (colui che effettua la misura) e l’oggetto (ciò che
viene misurato) con un termine tedesco particolarmente efficace: der Schnitt, il taglio o la cesura. Quel taglio
epistemico tra conoscente e conosciuto, quella compresenza di due diversi modi di comportamento e di due
livelli di descrizione complementari è parte integrante della vita stessa, ha accompagnato le sue origini, è
stata conservata dall’evoluzione e continua a risultare necessaria per differenziare l’esperienza soggettiva
dall’evento stesso. “È un’idea che dà le vertigini”, scrive Gazzaniga [p. 238].

Secondo un approccio di biologia relazionale, la coscienza è una proprietà naturale ed evolutiva derivante dal
fatto che l’organismo stesso gioca un ruolo nel proprio destino e questo riguarda in modo distintivo e specie
specifico gli esseri umani. Se, infatti, la chiusura semiotica, il nesso che colma il divario tra la materia
vivente e la materia non vivente, esiste in tutte le cellule, negli umani giunge a una complessità che si fonde
con l’esperienza e la grande differenza sta nell’organizzazione delle parti, cioè nell’architettura del cervello e
delle relazioni. Gazzaniga, insomma, riconosce, che è molto difficile stabilire come la coscienza insorga negli
esseri umani, ma, secondo il suo punto di vista, iniziare a concepirla come un aspetto intrinseco di una
pluralità di moduli potrebbe aiutarci a trovare una risposta. Secondo la sua proposta “quella che chiamiamo
coscienza è un sentimento che fa da sfondo o accompagna in un dato istante un evento mentale o un istinto”
[p. 140]. “La coscienza”, insomma, “è l’esito di un processo incorporato in un’architettura, non diversamente
dal modo in cui la democrazia non è una cosa, ma la risultante di determinate procedure” [p. 141]. 

 

Rimane una domanda, dopo aver seguito l’impegnativo e schierato percorso di Gazzaniga, e riguarda un
dialogo del tutto mancato o trascurato con le ricerche di Gerald M. Edelman e Giulio Tononi e di altri
studiosi, sul tema della coscienza. Una comparazione e un confronto tra approcci diversi potrebbe aiutare ad
approfondire l’analisi e le sue possibili risultanze.

Dal basso, dal livello sub-personale e dal sistema neuromotorio, così a lungo trascurati dalla ricerca
psicologica, sembra di poter oggi ricavare una base di risposte alla domanda: cosa significa essere umani?,
che seppure ben lungi da fornirci risposte esaustive, ci conduce a un approccio naturale e evolutivo della
nostra presenza e della nostra esperienza. Nel farlo, anche grazie ai risultati delle ricerche del gruppo di
Parma e al percorso speculativo sulla coscienza di Gazzaniga, abbiamo l’evidenza del ruolo che
l’intersoggettività, il noi, ha nella definizione dell’altro e di noi stessi, e che l’esperienza e il movimento
siano le condizioni per cui la nostra natura lasci emergere la coscienza di noi stessi e del mondo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



