DOPPIOZERO

Larinascita della filosofia

Daniele Poccia
17 Ottobre 2019

Ogni filosofia € un tentativo, pitl 0 meno riuscito, di rianimazione del discorso filosofico. Ogni filosofiasi
afferma come un gesto volto alarinascita di tutta lafilosofia. In questa con-fusione tra piano del discorso
individuale e piano di un discorso che si vuole per definizione universale, s annidatuttala difficolta del suo
esercizio. Il filosofo e un essere strano, la cui volonta si consegna deliberatamente a una rinuncia delle
proprie prerogative di libera decisione che coincide altresi con il reperimento di una necessita fondatrice, di
un principio ultimo delle cose che o vincoli unavolta per tutte e tutte le volte per una

Anche Giorgio Prodi (1928-1987), oncologo, romanziere e filosofo per molto tempo dimenticato,
apparteneva a questa singolare schiatta di individui che scelgono di rinunciare alla propriaindividualita, per
fissarlaperd al di ladi sé, su un piano di trascendenza e di trasparenzarispetto al particolare e al molteplice
della nostra esperienza. Solamente, la sua filosofia ha una caratteristica assol utamente peculiare: stabilire un
punto di partenza che conceda a ogni realta, anche lapiu minutaeirrilevante, i privilegi della piena esistenza
— dell’ essere del Tutto. Cosi facendo, in realta, Prodi muoveva da una considerazione affatto triviale: I’ essere
e determinato, ovungue e comunque. Ancheil generale che il concetto prende di miraesiste a pari di cio che
il concetto riconduce alla propria generalita, sussumendolo. Ancheil sapere ha un suo ingombro materiale,
una sua rilevanza cosmologica, analoga a quella degli oggetti che illumina. La necessitaritrovata da Prodi per
consegnarvisi anima e corpo (e anzi, soltanto con il corpo, perché dell’ anima, nella sua filosofia, non vi e
traccia), risiede tutta nellaforma generale del discorso filosofico, riconosciuto appunto in quella duplicita
spezzata che si situa al contempo sul piano dell’ irriducibilmente particolare e dell’ incontrovertibilmente
universale. La sua filosofia dimostrainsomma come la filosofia sia la pratica gia da sempre meta-filosofica
che consiste nel cercare una definizione della prassi in cui effettivamente si da. E di questa situazione che
fornisce lateoria, nel mentre che la proietta fuori nel mondo come forma globale del reale. In questo modo,
liberta e volonta finiscono spinozianamente per identificarsi. Lafilosofia di Prodi assegna allafilosofiail
compito di ricordare a ognuno di noi I’ indistruttibile assegnazione alla liberta che gli proviene dalla Natura
stessa.

E cosa bella e importante, quindi, cheil pensiero di Prodi torni oggi, finalmente, nel dibattito filosofico,
grazie ala pubblicazione di Bio-semiotic Ontology. The Philosophy of Giorgio Prodi, di Felice Cimatti
(Springer, 2018). Oggi che sempre piu stiamo imparando a delegare a sistemi automatici quel che resta del
nostro essere liberi.

Giatra 2000 e 2001 Cimatti aveva scritto un libro e un articolo in inglese su Prodi, cominciando a collocare
I” esperienza di questo anomalo esploratore del ‘buio’, come lui stesso caratteristicamente definival’ ignoto,
nel campo di studi che, passando dalla biologia teoretica e la semiologia comparata, conduce
all’interrogazione wittgensteiniana sui limiti del linguaggio. Prodi, in effetti, € stato riconosciuto come uno
dei padri fondatori della biosemiotica, disciplinaal confine tra cultura e natura, che contribuisce


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-rinascita-della-filosofia
https://d10.doppiozero.com/daniele-poccia

potentemente a risistemare la nostra comprensione del mondo biologico e, insieme, del mondo umano,
all’insegna di una sostanziale continuita (quella che accomuna chi produce e scambia segni, verbali o meno
che siano). E “continuita” € la nozione chiave mobilitata da Cimatti per introdurreil pensiero prodiano nel
contesto internazionale. Continuita tra natura e cultura, umanita e vivente, tecnica e scienza, scienze naturali
e scienze dell’ uomo g, infine, scienza e filosofia stesse — solo per menzionare acune delle dicotomie di cui
esso fa piazza pulita

Prodi e stato infatti I"intransigente sostenitore di un reinserimento brutale e definitivo dell’ esperienza umana
nel piano della Natura— reinserimento che preannunciala svoltarealista e materialista del pensiero
contemporaneo. A differenza, tuttavia, dei sostenitori del cosiddetto Speculative Realism, di modanei circoli
dellafilosofiamondiale, Prodi non ha avuto alcun cedimento nei confronti di qualsivogliaforma di
irrazionalismo: la sua concezione si fonda sul rifiuto di qualsiasi mezzo aternativo di accesso allarealta che
non sia mezzo squisitamente ed esclusivamente scientifico. Meglio: che riconosce nel metodo scientifico —
metodo fondato sulla prassi reiterata dell’ipotesi — I’ unico punto di partenza per I’ edificazione dello stesso
discorso filosofico. In particolare, Prodi ha rintracciato nella biologia molecolare la base per la costruzione di
un quadro teorico unitario che, dal gioco delle bio-molecole nel brodo primordiale sino alle piu alte
produzioni spirituali della specie umana (religione, arte, scienza), renda conto del reale in maniera
univocamente materialistica, senzaricorrere mai ad alcuna entita sopra-naturale. E ciog, ad alcunarealta
sopra-strutturale o sopra-seriale (dove con “seri€” s intende la sequenzialita evolutiva delle strutture che s
generano dallaloro continua e reciprocainterazione). La suafilosofia € insommal’ esempio di una
riconduzione non riduzionistica dell’intero ambito di complessita rappresentato dal mondo biotico e dalla
cultura umana a un solo, fondamentale fenomeno: il fenomeno dellalettura, e dell’ interpretazione
conseguente, da modelizzarsi secondo |’ analogia del mero incastro tra chiave e serratura. Prodi, infatti, S
presenta come un prosecutore eretico di Kant, che al trascendentale (al discorso sulle condizioni di possibilita
dell’ esperienza) vorrebbe sostituire la conoscenza della vita, con una mossa che ricorda non poco alcune
conclusioni dell’ epistemol ogo francese Georges Canguilhem.

Ovvero, che vorrebbe usare questa specifica conoscenza gqual e concreta e fattiva opera di distruzione di ogni
pretesaintuizionistica e interioristica. L’ esperienza dellalettura— esperienza che ogni filosofo pratica come
sua primariaformazione, forse ancora di piu della conversazione socratica— diventacosi a contempo
I"esempio basilare con il quale ripensare i meccanismi della natura e, simultaneamente, |o starting point dal
quale riformulare di nuovo il problema della conoscenza — entrambi compresi come processi di mero
funzionamento. Al pari di quanto avvienein unacellula, dove il Dna e letto, trascritto e tradotto per formare
guei mattoni dellavita che sono le proteine, anche lo scienziato, eil filosofo che falateoria della scienza,
agiscono muovendo innanzitutto dal loro essere dei lettori: macchine generate per effettuare riscontri nella
stessa area genetica da cui, storicamente e anzi filogeneticamente, provengono. E cosi che Prodi legge a
propriavoltal’intera struttura del reale, per dire la cosain maniera atisonante. L’ operadi Prodi ha
rappresentato la versione italiana, radicalizzata in senso materialistico, del pensiero di quell’ altro grande
filosofo della natura che fu Alfred N. Whitehead.

Ora, ci sarebbe da chiedersi, sapendo bene gia quale possa essere la risposta, perché ci siano voluti cosi tanti
anni affinché il suo pensiero ricevesse una qualche attenzione piu che episodica. Diciamolo infatti senza peli
sullalingua: il mondo della culturafilosoficaitaliana e reo di questa gravissima colpa— |’ aver trascurato
insistentemente |’ opera di Prodi. Nell’arco di tempo in cui Prodi si € occupato (anche) di filosofia, quasi
nessuno, con I’ esclusione di Umberto Eco, suo amico e collega all’ Universitadi Bologna, e di pochi altri, ha
saputo raccogliereil richiamo cheil suo pensiero pure imponeva con forza. Certo, in un’epocadi marxismi
furibondi e di strutturalismi intransigenti, di fenomenol ogie meticol ose ed ermeneutiche sinuose, quale e stata



quellain cui di fatto appariva la proposta teorica prodiana, ben poche erano le orecchie predisposte a
raccogliere unafilosofia di stampo cosi sfacciatamente naturalistico. Il fracasso teorico eratroppo forte
perché si udisse lavoce solitaria e originale di uno scienziato prestato, trale altre cose, allafilosofia. Pochi
sarebbero stati disposti ariconoscerein La storia naturale della logica (1982) un capolavoro sistematico di
filosofia scientifica, per molti versi senza precedenti nella storia della filosofia italiana del Novecento.

L’ estraneita alla corporazione filosofica eil taglio cosi schiettamente speculativo (perché di questo, infine, si
tratta) della sua opera, sono stati motivi sufficienti asancirne I’ oblio. Non si perdona facilmente a qualcuno

di aver voluto fare filosofia, cosi, in presa diretta sul reale, senza passare dal consueto corteo di citazioni apié
di pagina, senzaonorarei propri colleghi dei necessari riferimenti. Proprio da parte di chi, per giunta,
rifiutavail ricorso all’intuizione e accordava un valore esclusivo alla mediazione!

Eppure, esiste unatradizione, oggi progressivamente riattivata (da, per esempio, Rocco Ronchi e Roberto
Esposito, per non citare che due nomi di pensatori attivi su questo fronte, In Italia), di pensiero positivo della
natura che ha avuto nella penisolaitaliana uno dei suoi primi e piu importanti centri. Basta pensare,
ovviamente, a Giordano Bruno e a Galileo Galilée, ricordando soltanto i due autori di piu grande momento.
Prodi riprende questa direttrice del pensiero europeo nel mentre che si scaglia, non senza una certa sarcastica
disapprovazione, contro le sirene che annunciavano e annunciano ancora la morte dellafilosofia. Egli,
insomma, desiderava dare allo sforzo di sintesi filosofico nuova vita, un’inedita occasione di rinascita—
quella occasione che ancora oggi, per effetto di unatecnologia centrata sullo strapotere senza referente
privilegiato degli algoritmi, sembraincerta e precaria, soggetta a un’ ipoteca senza precedenti. Per quanto
possa suonare paradossale, una filosofia che come quella di Prodi assume larealta del mero funzionamento a
fondamento di ogni atrarealta & congiuntamente una rival utazione senza uguali del nostro essere costretti,
come diceva gia Jean-Paul Sartre, a essere liberi. Scrive in un passo che andrebbe recitato da ogni studente
primadi ricevere unalaureain filosofia, come una sorta di giuramento platonico analogo a quello chei
medici consacrano alppocrate:

«Di fronte all’'impellente necessita di tener conto di quello che ¢’ &, che é troppo vasto, si reagisce con due
divers atteggiamenti. Si diventa esperti di una qualche umanita, abbastanza piccola (con la saggezza stavolta
di non espanderlaamacchiad’ olio per I’ universo), dicendo ‘ questa € la mia modesta filosofia’ . Si dalo
sfratto ai problemi filosofici di grado super. Oppure si dice: vivalatecnologia, i problemi teorici sono un
non-senso. Ambedue gli atteggiamenti dichiarano la morte dellafilosofia, e godono dell’ appoggio di molti
masochisti (anche perché questo non implical’ abolizione delle relative cattedre). Lafilosofia & morta, dicono
[...] Per parte nostra, abbiamo ribadito la necessita di mantenerei grandi temi dellafilosofia, di ritenerli
interrogativi sensati (e necessari alla nostra costituzione stessa di uomini, al nostro modo di conoscere).
Quindi da una parte |’ obbligo (logico e morale a contempo) di sottoporci agli interrogativi che ci competono,
dall’ atradi non inventarci le risposte, o di leggerle sui polsini della camiciacome agli esami. [...] Per parte
nostra indicheremo con filosofia appunto unalinea tutta diversa, che e poi (scusate se € poco) un nuovo modo
di essere culturalmente uomini» (Gli artifici della ragione, pp. 224-5).



A

Biosemiotic
Ontology

The Philosophy of Giorgio Prodi

@ Springer



Lo scienziato é stato cosi meno pessimistadel professionisti dellafilosofiaalui coevi. Meno pessimista ma
al contempo coerentemente umanista e rigorosamente materialista. Ecco la singolare achimia che il pensiero
di Prodi realizza. L’ oncologo che aveva pubblicato centinaia di articoli specialistici ha avuto anche I’ apertura
di spirito per affrontare un lavoro di ricomposizione dei nostri saperi che gli “specialisti dellatotalita e delle
generaita’, qualei filosofi dovrebbero essere, stentavano anche soltanto aimmaginare. Di fronte atuttala
nostraindulgenza storicistica, tutt’ atro, oggi, che superata (si pensi alla pressoché completariduzione della
filosofia a pratica storiografica che affligge strutturalmente |’ accademia italiana), la suafilosofias presenta
in effetti come un vero e proprio scandalo. Prodi pensa si la storia, mala pensa come, appunto, storia
naturale: sequenzadi usi anonimi, impersonali da cui, semmai, € possibile derivare, per genesi progressiva,
anche le piu ate produzioni dell’ animo umano (lasemiosi dei sistemi di comunicazione linguistica, ad
esempio, oggetto del suo Le basi materiali della significazione, del 1977), ma che resta comunque un fatto
materiale, oggettivo: totalmente non intenzionale. La prospettiva & qui compiutamente esternalista: tutto,
anche I’ apparente intimita della mente significatrice umana, viene da fuori — dal referente cui i processi
cognitivi incessantemente guardano. Come si poteva, diranno i conformisti, dare retta a cotanta eresia?

Tutto &€ cominciato, si potrebbe dire alora, da una piccola, precisanotazione: non vi € e non vi € mai stata
alcunaintuizione. Non ¢’ e viad' accesso diretto ad alcunché — la conoscenza é sempre e comunque
mediazione, mediazione senza negazione. E dunque, |a stessa realta che |’ intuizione dovrebbe accertare esiste
costruendosi man mano, senza che nulla sia preceduto da una qual che forma presupposta, da un modello
ideale o da un progetto deliberativo preliminare. Prodi lo dichiarain apertura del suo primo libro teoretico,
La scienza, il potere, la critica (1974). E, s potrebbe dire senza strafare, che I’ intera sua produzione
filosofica sia null’ altro che una continuazione di questa primitiva asserzione radical mente anti-
fenomenologica. Cio che restada capire e se essa, nel suo pors a principio di un tragitto concettual e durato
non piu di unaquindicinadi anni (1972-1987), non abbia, in qualche modo da precisare, una valenza a sua
voltaintuitiva — se anche essa non funga, insomma, da fondamento, a contempo incontrovertibile e
generativo, istitutivo e produttivo. Prodi elaborainfatti una concezione della scienza che laidentificacon il
modo d’ esistenza umano, solo, fattos attento alla propria modalita di relazione coniil reale. «<Lascienzaé
inizialmente unariflessione dellalingua su di sé, motivata da proiezioni verso |’ esterno» (Le basi materiali
della significazione, p. 253). Cosl, sancisce lafine di ogni sonno antropologico, di ogni antropocentrismo e di
ogni antropomorfismo, riconoscendo al’ uomo un posto delimitato, ma preciso. Larealta esiste benissimo
senzadi noi, ma nessun ente, per quel che ne sappiano, ha sviluppato una maniera di essere e di agire basato
dacimaafondo sull’ uso dell’ipotesi. L’ uomo, si potrebbe dire, € per Prodi un animale per definizione
sperimentatore e aggiungeremmo, animale sperimentale, che si introduce, a un certo punto, tragli oggetti sui
quali esercitare la sua stessa pratica d’' indagine e di trasformazione. L’ umano € il campo, altrettanto materiale
di qualsiasi altro, sul quale I’'uomo conduce una continua inchiesta e questa sua natura auto-critica e auto-
analiticaé il primo ed unico tratto che ne qualificairriducibilmente la specie-specificita. Essere umani, in
breve, € vedersi vivere e farlo collettivamente, nello spazio intersoggettivo di unaragione criticain rapporto
con sé e sempre, anche, con il reale. Dunque, lafilosofia, sguardo portato sullo sguardo, € altrettanto umana
per definizione e anzi rappresenta un’ intensificazione dell’ atteggiamento umano, una sua espansione
totalizzante.

Ma basta davvero dire cosi? Prodi sembrerebbe non riconoscere alcuno statuto eccezionale a discorso
filosofico, cosi come non riconosce alla scienza una rottura essenzial e rispetto alla conoscenza ordinaria.
Nessun privilegio é riservato all’homo philosophicus — detronizzazione che fail paio e anzi si identifica con
lamessain mora della stessa eccezione umana. Non avere punti di vista esterni al mondo, quale lafilosofia
vorrebbe costruire per autorizzare il proprio discorrere e fare, vuol dire non credere pitl di poter partecipare di
una qualche natura di tipo superiore. Chevi si creda per motivi puramente mitologici o epistemologici,



infine, non importa. La condizione di possibilita dell’ esperienza e della scienza—1"a priori, divino o
soggettivo che sia— non ha alcuna zona di esclusiva riservatezza rispetto a quel che pure determinae
condiziona. L’a priori funziona si daa priori, main quanto risulta da una storia di aggiustamenti, tentativi e
usi che ne hanno sedimentato storicamente I efficacia. E a priori per I’ individuo, rispetto alla singola
situazione esistenziale di cui permette lalettura, manon lo é filogeneticamente, evolutivamente: anche
risulta da condizioni di generalizzazione che si sono aloro volta costruite nel mentre che venivano
progressivamente impiegate e plasmate.

Chiediamoci, infatti: che genere di ‘cosa’ e un “concetto”? Come e perché nasce I’ esigenza di
concettualizzare? A chi compete, infine, il compito di rispondere atale domanda? Lafilosofia, che da sempre
si occupa del rapporto traidee e cose (e lo fasin daPlatone...), sembrerebbe essere il candidato naturale
destinato a cercare, in merito, una soluzione adeguata. Eppure, |la molteplicita di risposte che essa ha prodotto
nell’ arco della sua storia pit che bimillenaria solleva piu di un sospetto circala sua effettivita capacita di
onorare questo impegno. La filosofia resta divisa e sostanzialmente inerme, per quanto riguardala
chiarificazione di quanto non e soltanto uno dei molti oggetti ai quali rivolge la propria attenzione ma anche,
innanzitutto, lo strumento — I’ organo per eccellenza — del suo esercizio. Latendenzafilosofica a moltiplicare
le opzioni teoriche in gioco ha dunque, quasi, laformadi una proliferazione cancerosa di tentativi, nessuno
del quali riesce, a pari di un tumore, a portare a pieno svolgimento la propria ontogenesi: a produrre un
individuo adulto e compiuto. L’ immaturita € insomma la malattia discorsiva specificadel filosofo. La
filosofia resta un’impresa a perdere, che mette al mondo, tuttavia, una serie virtualmente infinita di esemplari
mancati, malriusciti, imperfetti. Perché dunque non cercare in questa duplice vocazione, per I'imperfezione e

per I’incompiutezza, la cifra costitutiva— quasi 10 schema trascendentale — della prassi filosofica, urbi et orbe
?

Il pensiero di Prodi effettua alora un cambiamento capitale nella considerazione dello statuto del concetto,
restituendogli piena e totale cittadinanzatra gli oggetti del mondo. La sua filosofia conduce aunaverae
propria ontol ogizzazione persino degli strumenti cognitivi con cui | ontologia (larealtd) e chiaritaeresa
progressivamente comprensibile nel sapere. La filosofia della conoscenza é «filosofia applicata» in quanto s
applicaanzitutto a se stessa. In tal senso, tutta la sua prospettiva s riduce a un solo, capitale enunciato: il
mondo &, al contempo, il metodo con il quale si procede alla sua conoscenza effettiva e, quindi, la condizione
della sua conoscibilita passata e a venire. Le ragioni immanenti dellarealtd, in breve, sono le stesse, sempre,
del soggetto che la conosce ed opera al suo interno. Trai due esiste una profonda solidarieta e
connaturazione. L’inerenza del soggetto nell’ oggettivita stabilisce infatti una piena e totale sovrapposizione
di teoria e operativita, di prassi, 0 poiesi, e conoscenza. In questo modo, lascienza, il reale e lateoriadella
conoscenza che ne teorizza la connessione, diventano asintoticamente una cosa sola. L' uso eil vero fulcro di
tutto questo processo, che Cimatti riconduce giustamente allafiguradel circolo, in opposizione aquelladella
linea. Usare di qualcosa, come Ludwig Wittgenstein aveva dovuto ben intendere nei suoi dialoghi con
I"economista Piero Sraffa (e che come noto sono trai motivi che lo condussero alla sua concezione del giochi
linguistici e del significato come uso), significamodificare cio di cui s serve e lasciars modificare da quel
che si usa. Questa nozione identificainsomma un modo d’ esistenza che sfugge a una raffigurazione esteriore,
nella stessa misurain cui incarna unalogica totalmente interna al suo dispiegarsi, al suo esserein fieri.
Questaidea di uso, come anche latradizione giurisprudenziale italiana dimostra (quella tradizione che hain
un pensatore come Salvatore Satta uno dei suoi piu insigni rappresentanti), € una specificita della cultura del
nostro Paese.

L’intelligibilita del reale non ha dunque nulla di misterioso, e di ultimativo, come credeva Albert Einstein.
Non e nulladi definitivo e di non ulteriormente impregiudicabile. 1| mondo non deve essere raggiunto dopo,



e a prezzo, di una continua lotta contro I’ errore e I’ignoranza. Al contrario, semmai, |’ errore e I’ ignoranza
sono la prova provata che siamo nel mondo, inseriti a suo interno, senza scampo, come insetti nell’ ambra.
Noi, come tutti gli altri esseri viventi (e le forme del mondo inorganico, in un certo modo) veniamo da quel
mondo che pure vogliamo conoscere, e che di fatto conosciamo continuamente, in tutto quel che facciamo.
Ne siamo il prodotto — al punto che, come si diceva, le nostre categorie funzionano a contempo come un a
priori, lacui genes etuttaviail risultato a posteriori dei processi storicamente determinati, sempre «non
gualsiasi», che hanno condotto al nostro modo d’ esistenza umano. Quanto Prodi definisce «categorialita» —
I’insieme delle condizioni biologiche per cui il mondo si riflette sempre piu nell’ esperienza di un vivente —
insomma null’ altro che il processo mediante cui il reale stesso da luogo a entita che, una voltain azione, sono
naturalmente in grado di conoscere laloro area genetica: che si ritrovano nel percorso che ontologicamente le
ha formate.

Questa originaria e irriducibile naturalita dellalogica (o del «significato», come pure si esprime) fa tutt’ uno
con il carattere integralmente ipotetico e storico della conoscenza, scientifica o ordinaria, non importa. Si
formulano ipotesi le quali, in virtu del loro «ingombro sterico» (dellaloro configurazione tridimensionale),
contribuiscono al’ arredo ontologico del mondo e anzi o modificano, creando nuove connessioni traiil dentro
eil fuori, cosi cometrail fuori eil fuori, e infittendo, al contempo, quelle gia esistenti. Lo arricchiscono e ne
intrecciano ulteriormentei fili a punto che la distinzione traverita ed errore, per quanto ben tracciata dalla
corrispondenza tendenziale tra i nostri apparati conoscitivi e le configurazioni materiali del reale, diventain
ogni caso un epifenomeno dei processi storici e del reale e del conoscere. Si fa, in atre parole, momento
immanente all’ evoluzione di un «telaio logico» (cosi Prodi chiamail reale tutto) che, in sé né vero né falso,
né solamente noumenico né soltanto fenomenico, e piuttosto in coal escenza problematica con se stesso, ala
manieradi un codice erroneo, il quale, esattamente in forza della sua intrinseca erroneita, suscita per
contrasto una pluralita illimitata di tentativi di decifrarlo. Tentativi sempre destinati aunariuscita parziale e
per questo generatrice di nuove conoscenze e nuove realta, per le quali I’ atto di decodifica e quello di
ricodificazione sono o stesso. Un codice paradossale, quindi, che restaal fondo di ogni struttura nel mentre
che non cessa di alterarsi e di prendere le distanze da sé, manifestando in tal modo laforma generale dello
stesso movimento con cui procede non solo la conoscenza, innanzitutto scientifica, ma soprattutto quella
peculiare formadi conoscenza che e lafilosofia: conoscenza senza metodo pre-definito di quelle forme
particolari che sono i concetti, realta altrettanto materiali delle realta che genericamente sussumono. Metodo
per definizione soltanto ipotetico e, ciog, metodicamente aperto alla transizione tra metodi.

Anche laprassi filosofica subisce cosi una coerente naturalizzazione, diventando parte di quel mondo che
pure intende totalizzare — se € vero, come hanno sostenuto in molti, che lafilosofia e «totalizzazione delle
esperienze di un’ epocax» (Alain Badiou) o «esperienzaintegrale» (Henri Bergson). Lafilosofia prodiana da
formaaunasortadi ontologia modellata sull’ esempio della peculiare disseminazione di filosofemi e risposte
che contrassegna la pratica filosofica in quanto tale, da pensarsi, appunto, come una proliferazione simil-
cancerosa. Lateoriael’umanita che con essasi indentifica— a termine (per ora) di una storia naturale che
qui ci hacondotti senza per questo mancare, a sua volta, di una suaimmanente ‘intelligenza’ — e infatti, per
Prodi, essenzialmente discorso, 0 meglio, discorsivitaall’ opera, logica si ma performativa. Lafilosofia
rinasce cosi al’insegna di una sua sostanziale identita con I’ umano e, quindi, con il resto del mondo naturale,
conservando tutta l’imprevedibilita e I'immaturita che contrassegnano I’ evoluzione delle cose come dei
discorsi. Questaidentita e |’ identita scalare che si daimprevedibilmente attraverso i diversi livelli di una
realta in sovrapposizione crescente con se stessa. Donde il monito etico ultimo di Prodi, il suo lascito per noi
umani iper-moderni ormai quasi assuefatti alla rinuncia filosofica: «L'irragionevolezza del despotanon &
dovutatanto al credere che la suavolonta siamisuradi tutte le cose, quanto al ritenere cheil futuro possa
realmente essere ridotto a presente delle sue decisioni. Il futuro € sempre piu vasto. La verita non sta nel
quadro che si configura, manel metodo con cui viavias cercadi comporlo» (Gli artifici della ragione, p.
231). Ancheil filosofo dovrebbe ricordarsene e rinunciare percio a decretare, con sommo godimento



filosofico, la morte dellafilosofia

Che non vi sia alcuna conoscenza immediata € allora, senza paradosso, |’ unica ‘ certezza’ checi é rimasta—
una certezza anomala, la cui caratteristicaesclusiva e di chiamare all’ azione, di istigare un qualche genere di
intervento attivo, di modificazione fattiva. Di non lasciare impregiudicato quel che pure essa mostra ed
esibisce, incentivandoci cosi all’ esercizio consapevole e regolato della nostra liberta. Non sapere mai nulla di
definitivamente certo € I’ ultimo baluardo del nostro essere-nel-mondo, peraltro lasciato in un disorientamento
originario e insuperabile. La solaintuizione, I’ intuizione dellatotale incertezza che ci accompagna e che pure
e al’ origine del nostro attivismo cognitivo, €, infine, il metodo stesso — metodo morale e scientifico a
contempo: etica della conoscenza che e anche operazione etica, da parte a parte.

Laletturacome modello di azione e di vita € in effetti un modello ancora piu valido in un’epocain cui si
legge sempre di meno ei dispositivi diventano invece sempre pitl in grado di ‘leggere’ al nostro posto. La
specificitadell’ atto di lettura consiste nel prescindere dai rapporti di potere, in cui ci i ritrovainvece
invischiati, talvolta, nel vivo della conversazione. Anche la viva conversazione andrebbe vissuta come una
sortadi letturareciproca, in presadiretta sull’ oggetto discusso. Si tratta sempre di contribuire ala creazione
di un’enclave ariparo dalla reciproca predazione, capace di sospendere, insomma, la consumazione e la
distruzione dell’ oggetto cui pure e necessariamente ci Sl adegua — caratteristica prima che distingue il modo
di vivere secondo la conoscenza da quello puramente biologico, metabolico-fagocitante. Questo vuol dire
«porsi il problema del referente al di 1a dell’ usura operata su di esso, o della sua creazione fantastica a scopi
individuali o di gruppo» (Le basi materiali della significazione, p. 252). Lafilosofia rinasce allora, come
tutela di questo fondamental e atteggiamento di disinteresse contemplativo, dal seno stesso della Natura.
Contro il governo degli algoritmi, pronti ad assorbire ogni realta particolare in una generalita senza giudizio,
I” auto-governo dellaragione, sempre in rapporto critico, di necessita, con un reale non qualsiasi. Ecco la
necessita a cui lafilosofia chiede di consegnarci, sempre. “ Scusate se € poco”, direbbe ancora oggi Prodi.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Le basi materiali

della significazione

< @ >

 BOMPIANI

Una indagine dei processi biologici ele-
mentari per individuarvi quella logica
materiale che sta a fondamento dei
processi superiori di significazione -
Preistoria del segno, biologia della se-
miosi: dalla parte della natura e dalla

parte della cultura.

10V1 saggl 1ta

1ani

1




