DOPPIOZERO

Walter Barberis, Storia senza perdono

David Bidussa
8 Ottobre 2019

Soria senza perdono puo essere visto come un libro che si occupa di cio che oggi ci basta di sapere della
Shoah. Non solo di quanto, ma soprattutto di come. Piu in generale del rapporto tra storia e testimonianza.
Qui stasicuramente il nucleo generativo di questo libro, manon e qui che stail nerbo dellariflessione che
Barberis ci consegnain queste pagine. Se concentrassimo |’ attenzione su questo tema, in gran parte
fermeremmo |la nostra attenzione intorno a un temaimportante, indubbiamente, ma laterale.

Soria senza perdono € molto di piu. Riguardalariflessione sul ruolo della storia nel processo del sapere.
Ovvero, se noi oggi riconosciamo alla disciplina storica, alle procedure proprie della disciplina (che non e —
né esclusivamente, né preval entemente — narrazione del passato) una funzione formativa. Dunque la storia, il
sapere storico, e forse piu che la competenza, ovvero la dotazione di strumenti per proporre risposte, la
sensibilita storica, ovvero la capacitadi farsi delle domande. Ovvero se pensiamo che la storia abbia un ruolo
da giocare nella coscienza pubblica o meno. Walter Barberis ritiene che non solo |o abbia, ma che questasia
laverasfidadi questo nostro tempo. Concordo.

Dirlo tuttavia non basta. Occorre capire perché e dove oggi si colloca quella sfida. Soria senza perdono ci
aiuta a capire questo percorso. Cerco di illustrare come.

Lariflessione sull’ utilita della storia, meglio sulla sua indispensabilita, sempre conseguente alla
consapevolezza che siamo di fronte atempi duri, se non a una sconfitta. Talvolta a una sconfitta politica, piu
spesso a una sconfitta culturale. Comunque, quellariflessione € conseguente alla convinzione se non di
sapere certo di vivere, una condizione di marginalita o di irrilevanza.

Non era cosi per Marc Bloch quando inizia a comporre Apologia della storia? Ma era cosi anche per
Huizinga, quando nonostante il messaggio di fiducia che esprime nel suo Nelle ombre del domani (in Italia
piu noto conil titolo di La crisi della civilta e orariproposto con il suo titolo originale da Aragno editore),
affrontail problemadi come ritrovare un fondamento allaindagine storica. Scrivo indagine, e non racconto,
perché noi oggi abbondiamo di racconto di storia. Cio che invece non abbiamo a sufficienza, 0 comungue che
sembra avere sempre meno spazio, e I’analisi di fatti, che riguarda anche la complessitadei linguaggi, la
capacitadi far coabitare sensibilita disciplinari diverse.

Credo che per certi aspetti sia cosi anche per Walter Barberis, qguando imposta e propone tre punti su cui a
mio avviso S incardina questo libro. Da questi tre elementi ne discendono molti altri e si aprono percorsi di
indagine e di riflessione di estremarilevanza e urgenza nella definizione di un sapere storico in grado di
candidarsi oggi ad essere un percorso di formazione civile per il cittadino.

Dunque, tre punti.

Il primo: la condizione per produrre conoscenza storica.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/walter-barberis-storia-senza-perdono
https://d10.doppiozero.com/david-bidussa
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/storiografia-e-metodologia-della-ricerca-storica/apologia-della-storia-marc-bloch-9788806200664/
http://www.ninoaragnoeditore.it/opera/nelle-ombre-del-domani

Scrive Barberis:

Senzalamemoriadi chi avevavisto e patito non si sarebbe arrivati da nessuna parte; maforse anche, con
guella sola memoria, non si sarebbe riusciti afar combaciare le tessere del mosaico. |1 male ha sempre cause
molteplici, persino remote in questo caso, anche se si manifesta con larapidita e lamicidialita di un colpo di
fucile. L’ occhio non riesce neppure a vedere la traiettoria della pallottola; 10 sguardo pud fermarsi soltanto
sulle conseguenze, sui cadaveri, sulle carni ferite, sulle menti sconvolte di coloro che sono stati colpiti. E la
storia, dovrebbe essere la storia, unainchiesta con I’ onere della prova, una spiegazione inconfutabile e
comunemente accettata da una comunita scientifica e da ogni persona raziocinante, che deve sapersi avvalere
delle testimonianze, renderle necessarie, fraloro complementari e dunque significative. [p. 29]

Il tema, dice, Barberis non e piu il rapporto tra testimoni e storici, 0 tramemoria e ricerca storiografica.

L’ essenzialitael’imprescindibilitadi quel rapporto sono due dati di fatto, e comunque senza testimonianza
Nnoi non solo sapremo poco, Ma non saremmo neppure in grado di comprendere quali sensibilitalaricerca
storica deve mettere nel conto per potere produrre indagine storica, e quale ricostruzione di ambiente, di
caratteri, di culture, di mentalita, di senso comune. Tutti questi aspetti agiscono nel corso degli eventi fino a
contribuire significativamente allaloro fisionomia, non solo nel momento in cui avvengono, ma anchein
guale luogo dellamemoria singolare, di gruppo, collettiva s depositino dopo, nel tempo. Perché é nel
modo in cui sono archiviati, e dunque nella gerarchia definita dal punto in cui si fissano nellamemoria, che
prende forma, nel tempo, cio che chiamiamo identita.

Ma anche detto questo resta una sfera che e propria della storiografia che non pud arrestarsi sulla soglia

dell’ ascolto e dell’ accoglienza del racconto di memoria, e che poi ritornanel modo in cui si definisce

un’ opinione pubblica e un nuovo senso comune. Anche perché, e su questo aspetto Barberis ha
indubbiamente ragione [p. 38 e p. 50] nell’ambito della memoria noi dobbiamo includere, proprio per capire
come sono andate le cose, anche il racconto di chi non e stato vittima: delle istituzioni (per esempio i molti
percors di azione delle Chiese); dellazonagrigia; dello spettatore. Ma anche cercare di ascoltare con molta
attenzione le memorie dei carnefici.

Nelle versioni dei fatti proposte dai molti soggetti anche internamente a ciascuna categoria, non stanno solo
le reticenze, gli accomodamenti o la descrizione di una scena con un occhio di comprensione o di
depotenziamento del racconto, ma stanno anche i molti pregiudizi, i molti luoghi comuni che segnano la
nostra cultura collettiva. 1l temaé come si costruisce un patrimonio culturale, che implica chiedersi che cosa
significaricordare a seconda che si parli di libro a stampa, fotografia, scrittura digitale. Insieme stanno anche
le procedure di oblio, che sarebbe errato valutare come cancellazione di passato, come opportunamente ha
ricordato recentemente Aleida Assmann nel suo Sette modi di dimenticare.

Tutto questo senza dimenticare anche una diversa questione a cui Barberis accenna sinteticamente nelle
ultime pagine del volume, ma che ha acquistato con o scorrere del tempo unarilevanza sempre piu
significativa.

Il tema e quello dellaresponsabilita partigiana nelle rappresaglie fasciste seguite agli attentati dei resistenti,
un tema che e diventato molto sensibile a partire dalla discussione intorno a Via Rasella aperto nel 1979 da
Marco Pannella e poi proseguito sulle pagine di “Questioni radicali” fino al 1980 (con interventi, tragli altri,
di Bobbio, Gianni Baget-Bozzo, Roberto Guiducci, Ernesto Galli Della Loggia, Giorgio Bocca. 11 complesso
degli interventi é stato raccolto a curadi Angiolo Bandinelli e Valter Vecellio nel volume dal titolo Una
«inutile strage»?, Pironti, Roma 1982).


https://www.mulino.it/isbn/9788815283665

Un tema che non ha esaurito la sua dimensione problematica con il libro di Alessandro Portelli L’ ordine € gia
stato eseguito, ma che anzi e parte dei quella discussione sulla memoria divisa apertaa meta anni ' 90 da
Giovanni Contini con il suo La memoria divisa (Rizzoli).

Discussione che si presenta su due lati.


https://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/lordine-e-gia-stato-eseguito/
https://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/lordine-e-gia-stato-eseguito/

‘

ALESSANDRO PORTELLI




Il primo riguarda lariflessione dei protagonisti attivi di quellavicenda su cui, per quanto riguarda
specificamente Via Rasella, e intervenuto uno dei protagonisti Rosario Bentivegna. Questione, tuttavia, che
non puo essere solo risolta sul piano della memoria, e che riguarda tutta la partita aperta dall’ intervento sui
processi rivoluzionari in etamoderna, il cui paradigma strutturale e dato dalla vicenda dei giacobini
sopravvissuti al “ Terrore robespierriano” che nel lungo arco dellaloro esistenza scrivono su e ripensano a
quel passato, spesso in maniera tormentato.

Qui s apreil secondo lato del problema, territorio di indagine che riguarda non piu solo lamemoria, mai
sentimenti che la definiscono e la descrivono e, alafine, le danno un volto. Tema su cui amio avviso ha
scritto magistralmente Sergio Luzzatto nel suo |l terrorericordato.

Il problema é quello della violenza come “levatrice di progresso”, ovvero di cio che rimane della Rivoluzione
francese e piu in specifico del “Terrore” unavoltachelo s riducaallaghigliottina. E in ogni caso il
meccanismo e |’idea che laliberta non si raggiunge senza un prezzo. Il punto é che quella che chiamiamo e
identifichiamo come conquista e costata sangue, violenza (esercitata, e molto spesso subita); rischio della
propriavita e facendola rischiare, uccidendo i nemici che avrebbero perpetuato I’ oppressione eil cui
obiettivo, comunque, non eralaliberta, e rimanendone uccisi.

Questa condizione evoca una scena gia percorsa nella storia moderna: quella propriadei vecchi giacobini che
ripensano laloro condizione una volta che sono stati mesi a margine e che nella Francia dell’ Ottocento
vivono laloro frustrazione di sconfitti, ma anche di «espulsi», circondati da un mondo che rimproveraloro la
violenza, e che, contemporaneamente, non é disposto a riconoscere quel legametralaliberta di cui godeela
violenza che e stata necessaria 0 non eludibile per tentare di raggiungerla.

Non diversamente, a mio avviso, riprendendo un’eco di quelle pagine di Luzzatto, scrive Barberis:

C’ e ancorala sensazione che «un buon uso del tradimento» potesse essere il minore dei mali; e che resistere
siastato un pericolo non solo per chi resisteva, maanche per chi gli stava attorno. Tradotto in termini meno
evasivi: sl sarebbe potuto lasciare che gli ebrei venissero deportati verso |o sterminio senza mettere arischio
lapelle ei beni di tanti bravi francesi, o italiani o di atri di qualche altro Paese. Ma questa e proprio una
lezione che non possiamo accettare né affidare passivamente ai luoghi. A nessun luogo; neppure ad
Auschwitz, che daun lato e diventato negli anni metadi un pellegrinaggio significativo di una «religione
civile» universale; dall’ altro, con i suoi milioni di visitatori, ormai arischio di diventare uno dei tanti luoghi
«obbligati» del turismo di massa: quello che oggi include, nel pacchetto del viaggio a Cracovia, gli esili resti
del campo di sterminio, laminieradi sale di Wieliczka e laDama con I’ermellino a Castello di Wawel. [p.
65].

Secondo punto: Qual il ruolo dell’emozione e quale quello dellaragione ogni volta che si affronta un
percorso di riflessione pubblicaintorno ai genocidi e intorno ala Shoah?

Il temariguardail rapporto, il patto narrativo, maancheil contratto civico che si stabilisce tratestimoni e
pubblico. Scrive Barberis:

Nel momento in cui una generazione consegnava alle successive il racconto della Shoah e si predisponevaa
un cambio della guardia contro gli assassini dellamemoriaei cospiratori del silenzio, lamodalita del
racconto assumeva non di rado unaforma problematica. In effetti, I’ elemento dominante di quei richiami e di


http://www.manifestolibri.it/shopnew/product.php?id_product=385
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/storia-moderna/il-terrore-ricordato-sergio-luzzatto-9788806153861/

quelle lezioni eral’ orrore. (...). Con gli anni, ma rapidamente adesso, s andava stabilendo un patto narrativo
frail testimone eil suo pubblico. L’uno e gli atri non potevano deludersi vicendevolmente. [pp. 33-34]

E conclude:

Ora, se daun lato € del tutto normale che un tocco retorico, I’incorporazione nel proprio di ricordi altrui, un
particolare aggiunto o tolto, siano ingredienti di un racconto che possa e debba suscitare I’ interesse

dell’ ascoltatore, € purtroppo altrettanto vero che gquelle modifiche rendono spesso pil ardua la comprensione
del fatto in questione. Le contraddizioni tra queste forme di trasmissione di una morale sono forse inevitabili;
ma ladiagnosi di una malattia mortale non puo che essere quanto piu vicina possibile all’ esattezza, sfrondata
daogni orpello decorativo. Ne va della giusta efficacia della cura. Per combattere la battaglia dei giusti e per
proteggere le giovani generazioni da germi letali, oltre una pal pitante emozione, ¢’ € bisogno di tanta
ragione. [pp.34-35; il corsivo € mio].

Ci sono molte questioni che si affollano in questo passaggio tanto sintetico, quanto profondo e problematico.
Provo aindicarne ameno due.
La primariguardala dimensione dell’ emozione.

Intorno al ruolo fondamentale dell’ emozione nel ripercorrere le vicende delle persecuzioni e dei genocidi che
quelle persecuzioni precedono e accompagnano, Gunter Anders molti anni fa avevainsistito a proposito
dell’ efficacia e della pertinenza dell’ operazione culturale del serial Holocaust.

All’uscitadi Holocaust sugli schermi televisivi in Europa (in Germania nel gennaio 1979, in Franciaein
Italia nella primavera dello stesso anno) la reazione fu molto contrastata. Claude Lanzmann, per esempio,
giudico che in quellafiction ci fossero molte ambiguita: il fatto che essa collocasse un evento in un passato
che non avevarelazione col presente; il fatto che lo relativizzasse; il fatto, infine, che non ci fosse percezione
dellaviolenza, del degrado fisico del protagonisti, i cui corpi non compaiono segnati dalla“discesa’ verso la
morte. Insomma, un prodotto hollywoodiano che falsificavala storia. Anders invece valuto che la struttura
della narrazione dove a centro stanno le persone e non figure emblematiche, dove in breve stanno le vite
concrete, fosse una scelta efficace per riaprire un ragionamento alungo rimasto asettico.

E una indicazione corretta, anche se amio avviso lascia scoperti e tace di altri dati che credo Barberis
richiami implicitamente quando scrive che “c’ e bisogno di tantaragione”.

Qui stala seconda questione di merito sul rapporto emozione/ragione. Dentro a questa esortazione a ben
vedere sta anche un profilo del ruolo degli storici. Perché se & vero che in Germaniail richiamo proposto da
Holocaust ebbe effetto, occorreva poi che la discussione entrasse nella“carne viva’ e questo avvenne anni
dopo nel confronto tra Jiirgen Habermas ed Ernst Nolte. E in quella discussione che lo sterminio diviene un
elemento essenziale dellariflessione pubblicain Germania, pur non essendo mai stato negato prima.

Lo stesso accadein Italia.

Quel percorso si aprirasolo in forza dell’ azione culturale di un gruppo di ventenni che si combina con
I"intelligenza operativa di un grande operatore culturale come Nazzareno Pisauri, alungo direttore


https://www.bollatiboringhieri.it/libri/gunther-anders-dopo-holocaust-1979-9788833925882/

dell'lstituto per i beni culturali della Regione Emilia-Romagna. Quando a Bologna nell’ autunno 1994 e
inaugurata la mostra La menzogna della razza, la questione dell’ anti semitismo torna nell’ agenda culturale
pubblica del nostro Paese. Laforzadi quell’iniziativa consisteva nel proporre unaletturadi “lunga durata’,
ovvero lanecessitadi eliminare la questione delle leggi razziali come “ parentesi nella storiaitaliana’,
mettendo come tema al centro della questione i percorsi emotivi, culturali, sociali, politici che hanno dato un
volto, tra Ottocento e Novecento, a noi italiani contemporanel.

Quell’iniziativa poneva ancheil duplice problemadell’ uso pubblico della storia e dell’ uso politico del
passato. E questa una storia che attende ancora il suo storico (o meglio un gruppo di competenti composto da
molte e diverse sensibilita disciplinari) in grado di leggere le molte forme del documento contemporaneo,
ossiadelle fonti che concorrono avario titolo e su molti supporti a costruire un’ opinione e adare
immaginario ai segni (parole, immagini, ...) che costituiscono il nostro vocabolario culturale analizzandone
lagenesi, le molte vie che percorrono per giungere anoi, laloro metamorfosi per spiegare come rimangono
dentro di noi. Un’ operazione che rovescialo sguardo passato/presente, per proporre un percorso di indagine
storica che parte dal presente, cercadi comprendere il percorso genealogico nel passato e poi tornaavedere e
atentare di mettere afuoco i molti percorsi nel presente che quel lascito del passato propone o indica come
operativi.

Una procedura che chiama in causa un processo di Public History che non é solo, né preval entemente
divulgazione, bensi, e soprattutto, consapevolezza che la narrazione della storia e |o scavo nel passato oggi
chiedono contemporaneamente un’ attenzione alle forme della narrazione e una competenza da parte degli
storici chein Italia sono ancora altamente deficitarie.

Il primo passo da fare quando si parladi riflessione civile della storia e sapere come si classificano i fatti, con
guali parole si indicano gli eventi e come s risponde, ovvero aquali risorse culturali e anche operative si
ricorre per trovare soluzioni alle emergenze cui dover far fronte.

Tutti temi e snodi che il nostro tempo propone. La risposta continua ad essere latitante, incerta, al piu
celebrativa. Lamemoriaal futuro chiede risposte diverse, capaci di assumersi laresponsabilitaal presente e
del presente.

Qui s apreil terzo e ultimo punto che staa cuore a Walter Barberis: che cosa siala partita aperta oggi su
guesti temi.

Quando parliamo della Shoah, dice Barberis, stiamo parlando di un tempo finito e di una dinamica singolare
irripetibile o stiamo riflettendo su un fenomeno che puo, in varie forme, ripresentarsi? Insomma, scrive
Barberis:

Se quello é stato un episodio terribile, main sé concluso, allora possiamo tenere le testimonianze in un
contenitore delle memorie, in una modalita «conservativa», senza chiedere loro di darci piu di quanto ci
abbiano gia dato in passato.

Se, viceversa, riteniamo — 0 una buona indagine storiografica ci induce a credere — che quella storia, per
guanto eccezionale, sia ancora pericolosamente aperta, allora dobbiamo fare in modo che | e testimonianze di
guel tempo rimangano in una modalita «attiva»; concorrano, cioe, arifornirci di una conoscenzae di una
razionalita che ci consentano di mantenere vive le ragioni della democrazia contro ogni tentazione autoritaria,
intollerante e razzista. [p. 37]


https://sol.unibo.it/SebinaOpac/resource/la-menzogna-della-razza-fotogrammi-per-la-mostra/UBO3671345

Comessi intraprende quel percorso?

Per tanti anni abbiamo pensato che fosse sufficiente leggere unafrase di Levi, un testo di Brecht, una poesia.
Oggi, per capireil percorso di disperazione e un vissuto conflittuale dobbiamo seguire un diverso percorso.
Dobbiamo capire cosa accade nellatesta di un ragazzo quando vede Bastardi senza gloria, o farlo riflettere
su un film come L’ onda. Non raccontare il totalitarismo, mafarlo confrontare con una storia come quella del
film, che lo mette davanti al fenomeno concreto. Quelle scene parleranno a un adolescente meglio di un
qualsiasi testo teorico. E dopo, forse, gli faranno venire vogliadi scavare, di leggere, di saperne di piu.

La «Generazione Doppio Zerox», vaa cercare leimmagini sul web. Dalle parole cheli incontra, dalle
immagini che salva e porta con sé fissandole in un qualsiasi supporto con cui comunica, giungera alla carta,
ale parole su carta.

Gran parte delle forme di costruzione della coscienza pubblica oggi passano per il viaggio di memoria o, piu
distesamente, il viaggio nei luoghi dove si e fattala storia del nostro tempo, che si configura come un modo
per riprendere il senso del rapporto col passato.

E sufficiente andare in un luogo? Probabilmente no. Comunque, dipende dagli esercizi di memoria e di
attivazione di processi di memoria che avvengono o sono attivati all’interno di quella cornice.

Il nucleo mi sembra consista soprattutto nel metodo:

- intelligenza emotiva — riprendendo suggestioni di Daniel Goleman su emozioni e percezioni;

- elaborazione di storie dove contano le storie individuali;

- criteri in cui s produce riflessione di storia, lavorando ala costruzione di un processo di coinvolgimento
emozionale, informato, e conseguente necessita di osservare la grande storia attraverso molte microstorie.

I luoghi non sono solo i luoghi del piu tradizionale viaggio di memoria (ovvero verso Auschwitz) maanchei
luoghi caldi dello scontro tra memorie e storia nel corso del ‘900, dove il problema della guerra, per
esempio, e quello del confronto aspro tramemorie, traguerre di e per lamemoriae di memorie di guerrain
conflitto. Per esempio: Balcani, Sargjevo, Berlino, il fronte italiano sul Carso, I’ Adriatico. Senza dimenticare
Trieste: non e forse in nome della guerradi memoria che si € inaugurata una statua a Gabriele D’ Annunzio a
Trieste o scorso 12 settembre? E io mi chiedo: se aquellamemorias € cosi affezionati, che cosasi farail
prossimo 13 luglio 2020, ancora a Trieste, a cento anni esatti dall’incendio del Narodni Dom? E soprattutto
cosasi collocheraa centro di quell’ atto di memoria: il rogo della culturao chi laincendio?.

In prospettiva se il tema e dato dagli elementi dove si e decisa con snodi la storiad’ Europa, in questo filone &
facile intravedere che saranno non solo i luoghi di sterminio, ma anche quelli di confine a costituire i punti
sensibili dacui provare araccontare la storia d’ Europa. Forse non sarebbe sbagliato provare ariprendere le
suggestioni che Lucien Febvre nel lontano 1928 provava a proporre con il suo Frontiére: étude de
vocabulaire historique. Comungue non sarebbe sbagliato introdurre nella nostra cultura generale la geografia
intendendola come geografia economica, culturale, sociale, e non solo fisica o politica.

A cominciare dai muri, che non sono finiti e tramontati a Berlino, 30 anni fa, ma sono risorti, come ha
suggerito Claude Quétel nel suo Muri. Un’ altra storia fatta dagli uomini



https://www.ibs.it/intelligenza-emotiva-che-cos-perche-libro-daniel-goleman/e/9788817050166
https://www.bollatiboringhieri.it/libri/claude-quetel-muri-9788833924052/

I muri di oggi sono destinati ad avere un futuro, piu che essere un residuo del passato: non pit segno della
vergogna o dell’ offesa, ma dellatutela. Per questo, all’ ordine del giorno non ¢’ e |’ abbattimento di muri, mail
loro consolidamento. Perfino la costruzione di nuovi. In ogni caso laloro abolizione non € pitl una priorita.
Magari teorizzando che ognuno hadiritto a suo muro.

Non e questa la conseguenza dell’ ossessione verso la societa multiculturale e non interculturale? Ovvero: una
condizione che propone spazi per tutti, ma senza contaminarsi. Coabitando, ma senza mescolarsi. Ciascuno
“acasasua’.

E un tema rilevante che modifica radicalmente |’ approccio consuetudinario a tema delle discriminazioni e
cheforse ci obbliga ariconsiderare da un diverso punto di vista quella scena fatta di ghetti, discriminazioni,
marcatura delle differenze, fino alla tutela protettiva garantita da una numerazione e registrazione del paria.
Daqui lanecessitasiadi un diverso punto di vista, siadi una diversa modalita d’indagine volta a uno scavo
sugli eventi che non sia solo finalizzata a raccontare cio che avvenne, madi nuovo colgail processo. In
breve, la macchina delle molte figure che agiscono per larealizzazione di quell’ obiettivo.

E allora non é forse vero che occorre trovare un nuovo spazio per |’ esperienza dell’ analisi e non piu solo
della narrazione, delle modalita di trattenere memoria, di costruire percorsi di ricercadi storia? In breve:
riconoscereil limite, e non solo le potenzialita, dello storytelling?

Walter Barberis, Storia senza perdono, Einaudi 2019, pp. 96 € 12,00

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://www.einaudi.it/catalogo-libri/problemi-contemporanei/storia-senza-perdono-walter-barberis-9788806242480/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Walter Barberis
Storia senza perdono

Si puo guardare avanti senza vol-
tarsi indietro? Nel caso della Shoah?
Metterci una pietra sopra? Dimen-
ticare, riconciliarsi, perdonare? No.




