
 

Elie Wiesel. Rashi 
Michela Dall'Aglio
1 Marzo 2012

“Perché Rashi? E perché io?”, si chiede Elie Wiesel nella prefazione al suo ultimo libro, Rashi, in uscita
presso la casa editrice Giuntina e del quale proponiamo la lettura di alcune pagine in anteprima.

La risposta alla prima domanda è che Rabbi Shlomo ben Yitzchak, Rashi appunto, fu il più grande
commentatore del Talmud di Babilonia (la raccolta delle tradizioni rabbiniche, di cui esistono due versioni,
quella detta di Gerusalemme e quella chiamata Babilonese, redatte tra il V e il VI sec d.c.). La risposta alla
seconda, è che Elie Wiesel ama profondamente Rashi, gli è grato per molte ragioni - che spiega nel libro- e,
soprattutto, ne ha nostalgia.

Wiesel inizia ricordando l’influenza di Rashi nella sua vita, e parla del legame profondo, intenso, vissuto
sempre al presente, che unisce maestro e allievo, anche quando sono separati da secoli, nella tradizione
ebraica. Passa poi a dare qualche esempio del metodo interpretativo rabbinico, la cui creatività può sfociare
in una complessità disperante. Nel Talmud si dice che la Torah fu data a Mosè come fuoco bianco inciso con
fuoco nero: il fuoco nero sono le lettere, il fuoco bianco è lo spazio tra le lettere, lasciato vuoto da Dio stesso
affinché l’uomo possa contribuire alla Sua opera interpretandone la Legge, di generazione in generazione.
Per questo, ancora oggi, dove si studia il Talmud, risuona la domanda: “Cosa dice Rashi?”. Ogni
interpretazione parte dal suo commento; e a Rashi si ritorna ogni volta che qualcosa proprio non la si riesce a
capire. Infine Elie Wiesel inserisce la vicenda umana di Rashi nel suo contesto storico, quello della prima
tragica Crociata per la conquista di Gerusalemme, forse l’inizio della fase più crudele della storia dell’odio
contro i giudei di cui lo stesso Wiesel ha vissuto l’ultima, tremenda esplosione.

 

Dal cap. 1 Impressioni:

 

“Me ne vado in giro per le strade vecchie e nuove della città di Troyes, nella Champagne. Vi sono tuttora
echi di storia medievale… Quanto a me, oggi, cerco le tracce di un uomo il cui sapere ancora in?uenza la mia
vita come anche le vite di tutti coloro che hanno sete di conoscenza. Case grandi e piccole, negozi, giardini.
L’uomo che cerco deve aver camminato qui, sognato qui, sparso lacrime qui per la distruzione del Tempio di
Gerusalemme, confortato cuori affranti, consigliato coloro che si erano smarriti, insegnato loro a superare la
paura e a sperare nell’arrivo del Messia. Ricordo: da bambino il carattere corsivo dei suoi testi mi
terrorizzava più di quello della Bibbia, faceva pensare a un mondo che era senza dubbio complesso e
probabilmente misterioso, dove solo gli adulti avevano il diritto e la capacità d’entrare. In seguito, col passare
degli anni, nel cheder o nella yeshivà, davanti alle candele sul tavolo, ogni volta che qualcuno chiedeva
“Cosa dice Rashi?” mi affrettavo a guardare i suoi innumerevoli commenti. Ogni volta che non riuscivo a
comprendere il signi?cato di una parola, era lui, il Maestro dei miei Maestri, che mi veniva in soccorso. Una
relazione intima, personale, tra il bambino e l’anziano. Mi diceva, come in con?denza: “Guarda, bambino
mio, non avere timore alcuno, ogni cosa deve essere afferrata e trasmessa con semplicità. Strane parole
intralciano la tua strada? Ricomincia tutto da capo con me. Anche a me è successo”, e allora iniziavo tutto da
capo. Devi aprirti un varco attraverso il guscio di una parola, di una frase, di un’espressione. Ogni cosa è al

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/elie-wiesel-rashi
https://d10.doppiozero.com/michela-dallaglio
http://www.giuntina.it/Schulim_Vogelmann_1/Rashi_528.html


loro interno. Ogni cosa è lì che ti aspetta… L’amavo. Non riuscivo a fare progressi senza di lui. Naturalmente
esploravo altre impostazioni, altri commentari: quelli di Abravanel, di Sforno, di Radak, dell’Or ha-Chayim,
di Ibn Ezra, ma quelli di Rashi erano unici, diversi, indispensabili. Emana calore, amicizia e semplicità. È
eccezionale perché rimane fedele al testo e al suo signi?cato letterale. Non usa mai il suo sapere per rendere
le cose complicate, ma per sempli?carle. Non ostenta mai la sua erudizione per impressionare i suoi studenti
con l’originalità del suo ragionamento. A lui basta far quadrare due parole, due frasi, due versi. Al timoroso
sembra voler dire: “Non aver paura, sono qui al tuo ?anco.Talvolta, nella mia piccola città, mi sembrava che
Rashi fosse stato mandato sulla terra soprattutto per aiutare i bambini ebrei a vincere la solitudine. E la
paura”.

 

Dal cap. 2 Commenti biblici:

 

“Per comprendere meglio il genio di Rashi come esegeta proponiamo di studiare alcuni dei suoi commenti
sul primo libro della Bibbia, il libro della Genesi. Prendere in considerazione questi commenti vuol dire
avere una vaga idea di una mente rabbinica, di un modo di leggere e di scrivere che dominò la creatività
ebraica per centinaia di anni. Ogni parola della Bibbia viene esaminata attentamente, ogni frase sottoposta a
possibili interpretazioni, e il risultato è non solo profondamente fedele al testo sacro ma anche il prodotto di
una sfrenata creatività, che è briosa ma anche seria, opera dell’immaginazione umana e tuttavia,
contemporaneamente, opera di sacra interpretazione.

 

Pace

Riecheggiando il Talmud, Rashi celebra nei suoi commenti le virtù della pace, un ideale ebraico e umano che
riguarda sia l’individuo che la comunità, ebrei e non. Cos’è la pace? È l’amore e la compassione tra gli
uomini. Rashi lo afferma in un commento talmudico. Il Diluvio universale fu il risultato delle contese che
caratterizzarono la generazione di quel periodo, dice Rashi. E questo dimostra la grandezza della pace. Se le
persone avessero aspirato alla pace si sarebbero salvate. Quando il popolo d’Israele è unito e in pace, dice
Rashi, il nome di Dio è lodato nell’alto dei cieli. Rashi si spinge ben oltre, ?no a citare una leggenda
talmudica: grande è il valore della pace, perché anche se il popolo d’Israele arrivasse ad adorare gli idoli, ?no
a quando manterrà la pace al suo interno Satana si asterrà dall’intervenire. In un responsum dice: Date valore
alla pace… La pace vi aiuterà a salvarvi da chi vi sta perseguitando. Satana non regnerà più su di voi. I nostri
Maestri lo hanno già affermato: grande è la pace, perché fu consegnata ai Giusti e non agli empi. Possa Colui
il cui nome e benedizione è Pace compensarci con la pace.

 

Studio 

Nell’esaltare la sete per lo studio della Torà, Rashi commenta il verso “Nell’amare il Signore” nel modo
seguente: “Non dire: studierò la Legge per diventare ricco, per essere onorato come Maestro, per ricevere
ricompense; piuttosto, in tutte le tue azioni, lasciati guidare solo dall’amore per la Torà”.

Nell’interpretare il libro di Giobbe, Rashi afferma: “La Torà si conserva grazie agli sforzi fatti per
apprenderla”. Altrove osserva: “È vero, è dif?cile abbandonare la Torà, ma è ancora meglio stare uniti ad
essa”. “E insegnerai ai tuoi ?gli” si riferisce agli alunni. Il Maestro deve considerarli come suoi ?gli, così
come per loro deve essere un padre. (Nel Talmud la legge sui riscatti è densa di signi?cato: se devo scegliere
fra pagare il riscatto per mio padre o il mio maestro, il maestro ha la precedenza). E ancora: “È con gioia,
zelo e entusiasmo che dobbiamo studiare la Torà”. E inoltre: spetta allo studente rispettare il Maestro. Per



evitare di metterlo in imbarazzo, lo studente dovrebbe evitare domande a cui il Maestro potrebbe non essere
in grado di rispondere. E poi cercare un nuovo Maestro.

…

 

Giustizia

Il Talmud mette insieme giustizia e amore del prossimo. Vediamo cosa dice Rashi. Shimon il Giusto dice: il
mondo si regge sulle tre seguenti cose: la Torà, il culto a Dio e la compassione. Commento: gli atti di
compassione possono essere estesi sia ai ricchi che ai poveri, e ai morti come ai vivi; dando del denaro ma
anche attraverso delle azioni (ma questa non è giustizia), al contrario della tzedakà, cioè fare la carità, che è
un atto di giustizia. Rabbi Akiva dice “‘E amerai il tuo prossimo come te stesso’ è un grande precetto della
Torà”. Rashi: questa legge riguarda tutti gli uomini, non solo gli ebrei.”

 

Dal cap. 4 Tristezza e memoria:

 

“Rashi aveva cinquantacinque anni al tempo della prima crociata, sulla quale dovevano essergli giunte delle
notizie. Come reagì? Partiamo da una prospettiva più vasta. I secoli undicesimo e dodicesimo furono
un’epoca di agitazioni politiche, di disordini militari e di tumulti religiosi. Il cristianesimo e l’islam
perseguivano le loro guerre religiose attraverso conquiste territoriali. Norvegia, Svezia, Borgogna, Spagna,
Francia… troppi re volevano regnare sopra troppi paesi. L’imperatore bizantino Romano III s’impadronì
della Siria. A Costantinopoli, il patriarca Michele I Cerulario venne scomunicato, provocando lo scisma tra i
cristiani d’Oriente e quelli d’Occidente. Benedetto IX, uomo corrotto e crudele, fu incoronato papa solo per
essere deposto e rieletto. Egli poi vendette il titolo e la carica a Gregorio VI che abdicò un anno più tardi. Nel
mondo islamico la situazione non era certo migliore. Sciiti e sunniti vivevano nel terrore e nel desiderio
costante di ottenere il dominio supremo attraverso la violenza. Ci fu la vittoria di Guglielmo il Conquistatore
a Hastings e il suo regno turbolento; l’invasione dell’Impero bizantino da parte dei turchi; la presenza degli
antipapisti; gli sforzi di Roma per indebolire l’autorità dei principi locali; la scomunica da parte di Gregorio
VII del re di Germania Enrico IV, costretto a recarsi a Canossa in atto di penitenza; le battaglie tra gli arabi
per la riconquista della Spagna; la presa di Capua per mano delle truppe normanne di Roberto il Guiscardo…
Che secolo! Prima della sua ?ne, Rashif ed-din Sinan fondò la società segreta sciita chiamata degli
hashishiyyn, o “assassini”, il cui fanatismo omicida e suicida è attivo ancora oggi. Inviati alle quattro
estremità dell’Impero islamico, i suoi capi addestrarono degli assassini professionisti ef?cienti e impeccabili
il cui curriculum d’imprese renderebbe gelosi i migliori specialisti sotto contratto con le varie ma?e. E nel
mondo ebraico? I Gentili, pur essendo assai impegnati tra di loro in aspre battaglie e guerre sanguinose,
trovarono tuttavia il tempo per sfogare la loro rabbia sugli ebrei. Ma in misura minore nell’undicesimo secolo
[…] Il sentimento prevalente deve esser stato: “Speriamo che duri!”. Be’, non durò. Per gli ebrei dell’Europa
occidentale il secolo terminò in un diluvio di sangue, fuoco e morte, tutto nel nome di un uomo che era nato
ebreo da genitori ebrei, e il cui sogno meraviglioso era portare amore nei cuori e nelle anime dei credenti.

Ma ritorniamo alle Crociate. Non esserne sorpreso, lettore; non ci stiamo allontanando dal nostro argomento
principale. Le Crociate riguardano Rashi. È impossibile leggere o rileggere le cronache crude e dettagliate del
periodo senza sentire spezzarsi il cuore ed essere sopraffatti dalla disperazione.

Tutto iniziò a Clermont-Ferrand il 27 novembre del 1095, quando papa Urbano II si rivolse ai cristiani perché
andassero a Gerusalemme e usassero la forza per liberare la tomba di Cristo e tutti i luoghi santi allora sotto il
dominio musulmano…”



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

