
 

La visione del futuro nasce tra i profughi 
Dragan Zabov
29 Febbraio 2012

Mi trovo a Beit Sahour, un villaggio vicino a Bethlehem, in Palestina. Il viaggio per arrivare è avvenuto in
modo inaspettatamente ricco. Questa volta ho deciso di arrivare dalla Giordania, via Istanbul. Da Amman,
superato il ponte King Hussein, sono arrivato a Jericho dove ha luogo la prassi di confine per
l’identificazione e la selezione degli ingressi. Il bagaglio, il corpo, la psiche ai raggi X.

 

Ad accogliermi, Sandi Hilal e Alessandro Petti, i progettisti e agitatori culturali che movimentano il
fenomeno Decolonizing Architecture. Sono loro a curare e dirigere il progetto Campus in Camps, il motivo
del mio stare, che a partire dal 16 febbraio offre a 15 giovani palestinesi un percorso formativo di due anni
finalizzato a individuare nuovi modelli e processi da mettere in atto per rappresentare e raccontare un’altra
visione nel futuro dei Refugee Camp. Nelle aspettative, una delle azioni in grado di portare un miglioramento
progressivo della qualità della vita in questi luoghi.

 

Il sistema di partnership messo in piedi per la sua concretizzazione è composta da attori legittimati e con
esperienza sul campo e, soprattutto, ha coinvolto operatori già presenti nel territorio ponendo le basi per un
processo sostenibile. Il GIZ sostiene finanziariamente l’operazione, assieme a UNRWA che garantisce
l’agenzia di riferimento per i movimenti/operazioni sul campo e la collaborazione tra Al-Quds University –
Bard Honors College come piattaforma delle attività formative.

 

In sostanza si tratta della prima Università al mondo in un campo profughi e come pilota è stato scelto il
Dheisheh Camp, uno dei due campi di Bethlehem (l’altro si chiama Aida Camp). I partecipanti, scelti tra i
refugee della West Bank come persone dal potenziale emergente, non verranno portati in un luogo già
preposto alle attività accademiche, un contesto altro e quindi parzialmente alieno alle dinamiche del campo,
perché Campus in Camps sta prendendo vita al centro stesso del Dheisheh, tra le mura di uno spazio per
l’infanzia disabitato e ristrutturato proprio in questi giorni.
 

Non mi dilungo ora a introdurre la nascita dei Refugee Camp palestinesi, sorti dopo la Nakba (il Disastro)
del 1947-48. Una realtà che tuttavia andrebbe approfondita per capire appieno il progetto, qui in pochi
fondamentali elementi:

- la Risoluzione n° 194 del Consiglio Generale dell’ONU (1948), sancisce il Right of Return nelle case
da cui sono stati cacciati;
- per decenni i campi profughi sono rimasti tendopoli o baracche, in attesa del Ritorno, trasformatosi
sempre più in un mito;
- il fenomeno del Camp Improvement è recente, ossia l’urbanizzazione e il miglioramento delle
condizioni ambientali, sostenuto dall’omonimo Dipartimento dell’UNRWA;

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-visione-del-futuro-nasce-tra-i-profughi
https://d10.doppiozero.com/dragan-zabov
http://www.decolonizing.ps/
http://www.giz.de/
http://www.unrwa.org/
http://www.alqudsbard.org/
http://www.alqudsbard.org/
http://www.unrwa.org/etemplate.php?id=113


- ad oggi i profughi registrati sono circa 5 milioni.

 

Il Dheisheh, qui e ora costituisce sicuramente un’anomalia in questo panorama ed è il motivo per cui è stato
scelto, senza dimenticare la relazione e la fiducia che si sono nel tempo costruite tra gli attuali partner di
progetto. Un percorso che ha avuto inizio 5 anni fa e che si è accelerato dopo la metà del 2011 con una
brillante intuizione. Parte rilevante di questa particolarità deve molto ad un combattivo gruppo di residenti
che ha dato vita al centro culturale Al-Feneiq (La Fenice) capace di risorgere dopo 3 demolizioni e
rappresentare oggi un luogo di incontro, formazione, condivisione e convivialità non solo per il campo ma
per la città di Bethlehem intera.

 

Un’insegna all’ingresso di Al-Feneiq.

 

Una conversazione tra gli studenti del corso in Urban Research all’Università Al-Quds cui ho avuto il piacere
di assistere, ha sollevato alcuni elementi che vi possono essere utili almeno per meglio soppesare il contesto
che si sta affrontando:

- il miglioramento delle condizioni di vita influenza la percezione sul Diritto al Ritorno… come
avvicinarsi al benessere senza normalizzare la propria condizione? Non si viene a perdere così la forza
di lottare per il Ritorno facendo forse gli interessi dei sionisti? Questo è un nodo sociale e culturale
molto rilevante;
- eppure chi vuole vivere nella miseria? Non di certo i residenti. Sono casomai i fomentatori ideologici
del conflitto a trarre beneficio nel mantenere lo status-quo, perché attraverso la rappresentazione della



sofferenza è più semplice rivendicare uno status di vittima e di urgenza;
- se domani vi fosse la possibilità di tornare, chi realmente compierebbe tale scelta? Quali differenze
tra le vecchie e nuove generazioni del campo? E in quale nuovo contesto significherebbe approdare?
- perché dovrebbero avere questo diritto solo i profughi e non tutti i palestinesi?
- perché insistere sul diritto al ritorno semplicemente tra le mura domestiche, convivendo con
un’evidente negazione anche della libera mobilità, della vita sociale. O semplicemente di andare al
mare?
- perché avere diritto solo a stare in un luogo quindi e non in due contemporaneamente, ad esempio sia
a Gerusalemme che al Dheisheh Camp?

 

È evidente che la questione dei Refugee anima le dinamiche sociali, politiche e culturali di queste terre
contese in modo rilevante. Non meno importante il fatto che la popolazione dei campi sia in aumento e se li
pensiamo distribuiti tra Gaza, Giordania, Libano e Siria significa che, diventando un aspetto sempre meno
gestibile dai governi locali e nazionali, non sorprende siano considerati uno dei nodi cruciali nel futuro del
Medio-Oriente.

Rimanere vittime o prendere in mano il proprio futuro. Questo è il problema.

 

L’iniziativa e la caparbietà hanno preso progressivamente piede, in piena autonomia dalle influenze politico-
rappresentative. Questo non accade per caso, ma per una precisa presa di coscienza. Attraverso una scelta.

Campus in Camps intende accompagnare tale scelta mettendo a disposizione un team portatore di know-how
locale e internazionale, attraverso un approcio multi-disciplinare e sistemico “sulla questione della
rappresentazione visiva e culturale e la sua narrazione. L’obbiettivo è implementare nei giovani palestinesi
conoscenze teoriche, capacità intellettuali e abilità pratiche per facilitare simili dibattiti e tradurli in progetti
concreti e orientati alla comunità, incarnando le pratiche della rappresentazione e rendendole visibili nei
campi”.

Sottolineo che i partecipanti selezionati saranno pagati per lavorare alla propria idea, trovandosi alla fine dei
due anni con la possibilità economica di realizzarla, con la possibiltià di scegliere.

Una combinazione di esperti e insegnanti locali e internazionali fornirà, in sintesi, una preparazione su
materie come Camps and Community Participation, Conflict Transformation and Facilitation, Cultural
Translation, Spatial Interventions and Representations, English Courses, Film, Video, Photography,
International Law and Human Rights. Scandite dalla produzione di un work in progress mensile per arrivare
ad una Tesi finale.

 

Il mio ruolo sarà, per tre mesi, quello di Project Activator: una figura chiamata a supportare le attività di
coordinamento, stimolare le attività di gruppo e generare occasioni di scambio con la comunità del campo.
Ogni tre mesi una persona differente ricoprirà questa posizione e il mio tempo, essendo la prima residenza, si
sta concentrando sullo start-up. Una fase delicata quanto entusiasmante, come ogni inizio richiede. Infatti è
tutto da costruire: gli spazi vanno arredati e “insaporiti” con elementi ad hoc su misura, va elaborata
un’immagine identificativa e aperta al tempo stesso, va lanciato un sito web con strumenti di social network,
va accompagnato il gruppo dei partecipanti in una coesione possibile, aperte relazioni tra questo, il Dheisheh
e Al-Quds/Bard. Design visivo, industriale e facilitazione, la mia scatola degli arnesi.

 



Scribing svolto durante la prima lezione introduttiva a cura di A. Petti.

 

Vi contatto come intelligenza di rete. È evidente che l’esperienza che sto svolgendo qui dipende da un mio
diretto coinvolgimento, difficilmente condivisibile se non attraverso i racconti del mio punto di vista e che le
soluzioni che saranno adottate dipenderanno per lo più dai soggetti qui coinvolti… ma il percorso fatto
assieme finora come gruppo mi ha dimostrato che Re:Habitat può essere capace di molte vite, di estendere il
suo pensiero oltre la distanza e, quindi, crescere ulteriormente muovendo le proprie preziose conoscenze e
talenti, curiosità e spirito di condivisione in un contesto dove non può misurarne la tangibilità. Ma in fondo…
quanti sforzi stiamo facendo per proporre quel grado di visionarietà culturale, creativa e politica anche a
Bologna, Italia, dove superare la sfiducia nel futuro e il radicamento nel passato è un’avventura quotidiana?
Sfidare l’esistente è dunque un tema a noi comune.

 

La mia moneta di scambio con voi, per il tempo che mi dedicherete per migliorare le scelte o il confronto,
sarà prestarmi interamente alle vostre richieste: dalle curiosità da soddisfare su tematiche e luoghi, agli
approfondimenti stimolati dalla scrittura… insomma, approfittate della mia presenza qui, se lo desiderate, per
indurmi a delle osservazioni.

Costruiamo assieme tratti di questo percorso per arricchire il nostro immaginario, il nostro pensiero.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://designdevelop.tumblr.com/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



