
 

Franzobel, La zattera della Medusa 
Fabrizio Sinisi
23 Luglio 2019

18 luglio 1816: nel mare al largo della Mauritania il brigantino Argus avvista tra i flutti un relitto alla deriva.
Avvicinandosi, i marinai vedono che – aggrappati a quello scampolo di assi di legno – ci sono i corpi
consunti di quindici uomini, da tredici giorni alla deriva in mare, preda della fame, della sete, delle onde.
Sono gli unici superstiti dei 147 passeggeri saliti a bordo di una zattera messa su alla bell’e meglio dopo che
la nave francese Medusa si è arenata nelle sabbie africane d’Arguin. Mentre i superstiti raggiungono Parigi,
la loro storia scuote e interroga l’opinione pubblica: cosa è successo su quella zattera? Come hanno fatto a
resistere? E soprattutto: cos’è successo agli altri? 

 

Questo il plot, ferocemente giallistico, di La Zattera della Medusa, ultimo corposo romanzo di Franzobel
(pseudonimo dell’austriaco Franz Stefan Griebl, una fra le voci più popolari della narrativa in lingua
tedesca), da poco uscito per il Saggiatore. Un romanzo carnevalesco e polifonico, grottesco e sgraziato – una
sinfonia animalesca intorno a un interrogativo tanto irraggiungibile quanto squisitamente pop: a quali abissi
d’orrore può spingersi la natura umana una volta isolata dalla civiltà e pressata dal bisogno? Il tema del
cannibalismo è, ovviamente, il centro del discorso, e lo è fin dalle reazioni dei contemporanei ottocenteschi,
che intorno alla zattera della Medusa costruirono uno fra i primi grandi casi mediatici dell’età moderna. Ecco
cosa scrive il ministro della marina francese, il generale Bouchage, al re Luigi XVIII: “Risparmio a Vostra
Maestà la descrizione delle orribili scene causate dalla fame e dalla disperazione accadute su quella zattera.

 

E risparmio a Vostra Altezza serenissima anche la descrizione delle spaventose atrocità che sono state
commesse in tredici giorni di abbandono. Al contrario mi rammarico profondamente che i giornalisti abbiano
svelato dei fatti che sarebbe stato molto meglio tenere celati per sempre all’umanità”. L’orrore e il desiderio,
la diffidenza e la morbosa attrazione, il chiacchiericcio, lo shock, la vana e ipocrita invocazione del pudore:
intorno alla zattera della Medusa la Francia post-rivoluzionaria conosce un nuovo connotato – forse il più
violento – dell’opinione pubblica. 

Ne è prova il fatto che da quell’episodio è nata una delle più solide e vittoriose icone del moderno da noi
conosciute: il celeberrimo quadro di Théodore Géricault, che ora troneggia, più fotografato di una top-model,
al Louvre, è diventato la formulazione di uno dei più forti postulati del Romanticismo in cui tuttora in parte
sguazziamo: nel massimo dell’orrore si ritrova una componente di bellezza; nel dolore, guardato attraverso il
prisma dell’operazione estetica, si ritrova una forma di piacere. Un piacere impuro e tutt’altro che innocente:
un piacere ancestrale e morboso, in cui l’ammirazione si mescola alla vergogna, e l’estasi a un tacito, feroce
sollievo: grazie Signore di avermi messo in grembo alla Civiltà. In forza di questo scandaloso piacere, non
privo di una certa feroce ironia, Franzobel scrive un libro compiaciuto ma non compiacente, terribile e
farsesco: una scomposta e colorata pornografia del tragico. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/franzobel-la-zattera-della-medusa
https://d10.doppiozero.com/fabrizio-sinisi


 

Ma cos’è che disturba, scandalizza, spaventa nella vicenda della zattera della Medusa? In primo luogo, il
modo in cui mostra il corpo umano. Si ha un ben tessere la gloria del corpo umano come riflesso del divino e
tempio dell’infinito: qui viene osservato e verificato molto, anche troppo da vicino: e l’esperimento non
regge. Il corpo umano diventa qui un misero, imperfetto meccanismo, privo di qualsiasi grandezza, e anzi
assillato da defezioni e bisogni, non abitato da nessuna gloria: carne, macelleria di basso rango. La diabolica
sarabanda corporale che Franzobel mette in scena – malformazioni, pustole, mutilazioni, secrezioni, clisteri,
feci, umori – non serve che a un’incessante degradazione del fisico a cruda materia. La gente inizia a cadere
in acqua, a impazzire, a uccidere e a morire, e man mano che passa il tempo tutto questo diventa sempre
meno significativo, e paradossalmente tanto più insignificante quanto rovinoso: quello che deve succede
succede, le barriere cadono rapide una dopo l’altra, è un precipizio neutro come la gravità, e per questo tanto
più terribile. La natura non è melodrammatica, è meccanica. Lo sfascio è tragico solo negli occhi di guarda,
ma dal punto di vista dei processi fisici, esso è un processo inesorabilmente coerente: la nave affonda, il
tempo si dilata, il corpo denutrito deperisce, si aggrappa a quel che può, si nutre di quel che c’è – la mente
allo sbando deraglia, la materia degrada. 

 

Ed ecco qui il secondo punto: la moralità non sembra avere nulla d’innato; è un fortunoso privilegio delle
circostanze, al di sotto del quale c’è l’inferno. «Food first, then morality», ricordava Brecht. “Che ne sarà
della nostra innocenza?”, si chiede uno dei personaggi. Ma il punto è proprio questo: al di sotto di un certo
livello di soddisfazione dei bisogni primari, c’è il caos. La civiltà borghese, con tutti i suoi squilibri, assume



qui di riflesso un valore teologico: diventa la linea che ci separa dal divorarci l’un l’altro come naufraghi
affamati, la barriera che ci divide da quegli Estranei che noi stessi potremmo diventare gli uni per gli altri.
Per questo, pur essendo uno straordinario e dettagliatissimo romanzo di mare, non associamo La zattera della
Medusa solo ai capisaldi della narrativa di mare – Stevenson, Melville, Conrad – e a grandi affreschi di
naufragi cinematografici – Titanic, The Terror – ma anche a certe grandi allegorie sperimentali, come Il
battello ebbro di Rimbaud o Il naufragio del Deutschland di Hopkins. 

Poche epoche più della nostra hanno avuto una tale familiarità col tema e le immagini dell’apocalisse: tuttora
conviviamo agevolmente e quotidianamente a stretto contatto con svariate immagini della fine.

 

È probabile che in questo ci sia una certa dose di civetteria nera, quella truculenta ironia che rende la nostra
società insieme tanto cinica e tanto vulnerabile. Ma è forse vero anche quello che di recente ha scritto a
proposito di un’altra di queste immagini – forse non così lontana da quella della zattera della Medusa – e cioè
quella dell’apocalisse climatica: «È sbocciata in alcuni ambienti anche una naturale e profonda attrazione
verso l’apocalisse. Nutriamo un certo fascino per la fine, siamo sedotti dalla tragedia suprema perché rende
prevedibili le minacce pendenti a mezz’aria, dà un nome alla nostra mortalità, dà un volto concreto alle
nostre fobie; l’ansia dell’incertezza svanisce». 

Forse varrà quindi la pena ricordare che alla Medusa – quella della mitologia greca – viene tagliata la testa a
causa di un troppo vedere: e cos’è quel “troppo”, se non la propria stessa immagine allo specchio? 

 

Franzobel, La zattera della Medusa, Il Saggiatore, Milano 2019 (Paul Zsolnay Verlag, Wien 2017), pp. 544,
25 €. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.ilsaggiatore.com/libro/la-zattera-della-medusa/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



