
 

Milano nei ricordi 
Alberto Saibene
25 Agosto 2019

Destino delle città è cambiare in continuazione, così come compito di ogni generazione, specialmente se
urbana, è raccontare la propria storia, una storia che di solito comincia dall’infanzia per salvare i frammenti
di un mondo che ogni volta inesorabilmente scompare. Vale anche per Milano, “la città più città d’Italia”
(Giovanni Verga), che non abbonda di molta memorialistica che la riguarda, almeno per il XX secolo. Per
dire, non esiste l’equivalente di un libro pubblico come i Cento anni di Rovani o di uno privato come le Note
azzurre di Carlo Dossi. Milano è l’ambiente di due libri di recente uscita intrecciati da una serie di motivi
biografici (il rapporto col padre, l’educazione letteraria) e dalla comune moralità. 

Il primo è Cosa fai in giro? di Cesare Cases, un lacerto autobiografico che il grande germanista scrisse in
occasione del quarantesimo anniversario delle leggi razziali (1978), con una storia testuale ricostruita da par
suo dal curatore del volume (e amico di Cases) Luca Baranelli. Il secondo è Il gatto di piazza Wagner
(L’Orma Editore), un memoir tra fascismo e anni Cinquanta, trovato dopo la morte tra le carte di Diego
Lanza (1937-2018), insigne grecista.

 

Cesare Cases, classe 1920, è stato un protagonista della cultura italiana della seconda metà del Novecento:
docente universitario di lingua e letteratura tedesca, grande traduttore, saggista e polemista, consulente della
casa editrice Einaudi, ha raccontato la sua vita nelle Confessioni di un ottuagenario (2000), un volume un po’
discontinuo che non ha la verve e la sapienza che si ritrova nelle sue raccolte di saggi come Patrie lettere
(1974), Il testimone secondario (1985) e Il boom di Roscellino (1990). Milanese, di famiglia ebrea e
borghese, marxista dopo la guerra, ha seguito la letteratura e la critica tedesca contemporanea (Lukàcs,
Brecht, Hans Mayer, Thomas Mann) con soggiorni nella DDR di cui è stato un estimatore in chiave
anticapitalista. È stato un intellettuale militante, un ruolo che ha esercitato con consapevolezza, ma che non si
ritrova in questa bellissima prosa di memoria, nella quale il tono è pacato, l’ironia (e forse anche la scrittura)
di ascendenza manzoniana, dove rivive una Milano scomparsa in cui, dopo l’8 settembre, un conoscente
chiede al padre avvocato: “Cases ‘ste fet in gir?” Risposta: “Fin che gh’è minga de legg”. Conclusione: “
Legg o minga legg, quej lì a voialter ve ciapen e ve portan via l’istess”. Cases, allora già al riparo in
Svizzera, commenta che il padre “era ottenebrato dal formalismo giuridico (forse di origine ebraica, ma lui
non se ne rendeva conto)”, che in quel momento prevaleva sul “realismo milanese”.

 

La discriminante ebraica comincia con le leggi razziali nel 1938, fin ad allora “essere ebrei significava
soltanto costituire a pieno diritto una porzione della borghesia che aveva origini e in parte costumi diversi
dalle altre”. Il padre visse questo momento “come un’irreparabile degradazione” in una città dove “i rapporti
sono quasi esclusivamente rapporti di lavoro”. Il padre di Cases è il borghese del Novecento, l’uomo
tranquillo che vuol lasciare fuori dalla porta di casa gli affanni della vita quotidiana, ma la storia del XX
secolo non glielo consente. Cases si prende gioco dell’incompatibilità di borghesia e spirito ebraico predicata
da Benjamin, Gershom Scholem e Bloch, diffusa dalle nostre parti da Ceronetti, Calasso, Zolla, ribadendo, al
contrario, che essere ebrei è solo un modo di essere borghesi. Per farlo rievoca la cerchia famigliare e amicale

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/milano-nei-ricordi
https://d10.doppiozero.com/alberto-saibene


dei Cases dove, ultima testimone, vive, quasi centenaria, Franca Valeri, allora Franca Norsa, compagna di
scuola al Liceo Parini. Il sionismo non fu popolare tra gli ebrei milanesi che anzi cercarono di non perdere i
vantaggi dell’integrazione anche dopo il 1938. Nacque però una scuola ebraica, arrivarono ebrei dall’Europa
centrale e l’avanzare della guerra sconvolse un mondo mai destinato a ritornare. A cambiare Cases fu il
soggiorno in Svizzera dove fu raggiunto dall’intera famiglia nel 1943. Al ritorno, nel 1945, ogni famiglia
ebraica fece il conto dei sopravvissuti o degli scomparsi: singoli individui o intere famiglie. Cases ricorda un
incontro con Primo Levi nella Milano del 1945 e il suo enorme bisogno di raccontare “non tanto per spiegare
agli interlocutori un’esperienza che trascendeva ogni forza d’immaginazione quanto per affermare il proprio
indomito razionalismo”.

 





 

Dopo il 1945 se da un lato cambiò tutto e l’Olocausto dimostrò che l’umanità diventava sempre più superflua
– Cases ricorda quanto scrisse al proposito Frantz Fanon: “l’orrore suscitato da quel massacro deriva dal fatto
che gli europei avevano applicato a una parte di se stessi il trattamento da loro fino a quel momento riservato
ai popoli coloniali” –, non nacque tuttavia una nuova società: “le strutture mentali borghesi si ricostruivano
immutate come l’economia, e gli ebrei cooperavano alla bisogna non meno di altri”. Non nacque un mondo
nuovo nemmeno in Israele, le speranze palingenetiche si infransero – come ha scritto Bruno Segre, un altro
ebreo milanese, in Che razza di ebreo sono io – dopo la guerra dei 6 giorni. Conclude Cases: “oggi, gli ebrei
sono riusciti a diventare ‘come tutti gli altri’, cioè armati fino ai denti, oppure sono tutti gli altri che sono
diventati come gli ebrei, inermi e superflui davanti al potere che servono”. Sono passati più di quarant’anni e
le cose non han fatto che peggiorare. Fu probabilmente la prima volta che Cases si confrontò con se stesso,
con la propria autobiografia. Il risultato è memorabile: in questo testo Cases riscatta “la mitezza” del padre e
rende universale una vicenda individuale.

“Di chi sono i ricordi? So di ricordare cose che non ho mai visto, che non avrei mai potuto vedere, che si
compirono prima, persino molto prima della mia nascita. Eppure anche questi ricordi mi appartengono, sono
miei”. È una domanda centrale quella che si pone in avvio Diego Lanza, figlio di Giuseppe, di origine
siciliana, aspirante commediografo con gli auspici di Pirandello, poi giornalista e scrittore, amico di Solmi e
di Montale, e di una madre ebrea, originaria di Odessa, scappata con la famiglia dopo la Rivoluzione
d’ottobre. “La mamma è andata nel paese dei cigni”, così comunicano al piccolo Diego la morte della madre.
Ha solo sei anni ed è il sentimento di un’assenza lo sfondo di questi bellissimi ricordi. Il padre, un
intellettuale che dopo essere stato una giovane promessa della letteratura ora è pieno di frustrazioni, si sente
inadeguato a far crescere un bambino da solo.

 

Inoltre dopo i bombardamenti dell’agosto 1943 su Milano l’autore è prima messo in collegio a Erba, poi
presso una famiglia a Seregno, nella bassa Brianza, dove il piccolo cresce nell’ambiente comunitario di una
cascina, un luogo che non è città ma nemmeno vera campagna. Il padre, che deve proteggere la famiglia della
moglie scomparsa, gira con documenti falsi, vivendo “alla macchia”. Diego Lanza era cresciuto tra le due
guerre nell’ambiente bohémien milanese, fatto di accanite discussioni letterarie nelle latterie dietro il Duomo,
anche se, come l’amico Sergio Solmi, era impiegato di banca. Lanza resuscita la memoria famigliare
attraverso vecchie fotografie e le corrispondenze del padre (l’amicizia con Montale si affievolisce quando
questo diventa noto), ma i ricordi diventano più precisi dopo la Seconda guerra mondiale. Milano è una citta
piena di voragini create dalle bombe alleate, dove il consorzio umano si ritrova dopo il diluvio. Sfila qui una
galleria di ritratti come la zia Bela, un’amica della madre in cui l’affetto si mescola alle aspirazioni piccolo
borghesi, o lo zio Ramik, un vero zio d’America, che gli fa conoscere i primi frutti della società dei consumi,
l’American way of life. Il ragazzo ne è affascinato, ma non conquistato. Più tardi nota come i principi di
libertà, il sano pragmatismo americano sono piuttosto un’“astratta e spesso vaga dichiarazione di
pragmatismo”. Altro ritratto a puntino è quello dei vicini di casa, Iole e Nino, giunti a Milano dalla natìa
Sardegna, integratisi nella grande città, ma poi pronti a tornare, o quello di Bixio Cosuli, esule fiumano,
fedele alla memoria di d’Annunzio, che traffica nel mondo dell’arte per poi fondare una fortunata agenzia
giornalistica.

 

Lanza ha il dono del ritrattista, con pochi tocchi sa rievocare un mondo di cui si è perduta memoria, una
Milano che era il punto d’approdo di vicende famigliari diversissime, unificate attraverso la religione del
lavoro. Notevolissime anche le pagine sul quartiere attorno alla Fiera, allora in costruzione, e la vita intensa
di via Canonica, arteria commerciale precocemente multietnica. E poi i ricordi di scuola, luogo di
mescolamento sociale, ma anche di precisioni distinzioni di classe che terminavano nelle infinite partite a
pallone negli spiazzi creati dalle bombe alleate. Lanza ha scritto queste pagine probabilmente in limine vitae
e riesce a offrire questa lezione davanti al passo estremo: “quando l’incombere della fine conquista anche



l’anima del nostro corpo, allora significa che la morte è già iniziata, e il morente non può donare ai suoi cari
che la serenità della rassegnazione”, mentre a noi ha donato questo bellissimo frutto fuori stagione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





