
 

Il Rinascimento parla ebraico 
Aurelio Andrighetto
4 Giugno 2019

“Il Rinascimento italiano non esisterebbe senza l’ebraismo” sostiene Giulio Busi, uno dei due curatori della
mostra Il Rinascimento parla ebraico allestita al MEIS – Museo Nazionale dell’Ebraismo italiano e della
Shoah di Ferrara (fino al 15 settembre). La mostra ricostruisce il confronto fra cultura ebraica e cristiana in
età rinascimentale attraverso oggetti, documenti e opere d’arte. Particolare rilievo è assegnato all’inserimento
di testi in ebraico nelle opere d’arte sacra, in alcuni casi riprodotte con rielaborazioni grafiche e movimenti di
camera simulati da software di ultima generazione. La Madonna in trono della pala Roverella, dipinta dal
ferrarese Cosmè Tura nel 1474, sparisce in dissolvenza dallo schermo insieme al suo trono, per dare risalto
alle due tavole dei comandamenti scritti in ebraico poste ai lati dello scomparto. La Disputa del SS.
Sacramento dipinta da Raffaello nel 1509 slitta lateralmente mentre una transizione porta l’attenzione su un
dettaglio. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-rinascimento-parla-ebraico
https://d10.doppiozero.com/aurelio-andrighetto


Veduta parziale della mostra con riproduzione della Madonna in trono dipinta da Cosmè Tura nel 1474.

La “coinvolgente scenografia concepita dai progettisti dello studio GTRF di Brescia” testimonia come le
tecnologie di registrazione e riproduzione dell’immagine abbiano modificato il nostro sguardo. Attraverso la
Madonna in trono dipinta a olio, o la sua riproduzione rielaborata con tagli e movimenti di camera, non
vediamo allo stesso modo.

 

John Berger, frame tratto da Ways of Seeing, una serie di episodi trasmessi in quattro puntate dalla BBC nel
1972.

L’esperienza di trovarci a tu per tu con la quattrocentesca Madonna in trono, o con qualsiasi altra opera
d’arte, è intraducibile. Lo aveva reso noto al grande pubblico John Berger attraverso Ways of Seeing – Modi
di vedere, una serie di episodi trasmessi in quattro puntate dalla BBC nel 1972. Nell’episodio 1, ispirato al
saggio di Walter Benjamin L'opera d'arte nell'epoca della sua riproducibilità tecnica (Einaudi, Torino
2000), Berger dimostra come la riproduzione di un’opera attraverso movimenti di camera modifichi
radicalmente il suo significato. Lo slittare, ingrandirsi e dissolversi delle immagini nell’allestimento al MEIS
di Ferrara fa altrettanto. Il progetto espositivo illustra la tesi dei curatori, illustra cioè un testo senza tener
conto del fatto che la nostra è anche e soprattutto una cultura visuale, la cui problematicità necessita di un



approccio critico, senza il quale la cultura visuale rischia di precipitare in quella dell’intrattenimento. La
“coinvolgente scenografia” che accompagna il visitatore lungo le sale del MEIS, trascurando le conseguenze
della riproduzione dell’opera d’arte sulla sua interpretazione, ha l’attenuante che la cultura ebraica, alla quale
la mostra fa riferimento, è una cultura del testo, anzi del Libro, nella quale non solo vige il divieto di “farsi
immagini”, ma talvolta anche la grafia stessa del testo è soggetta a restrizioni.

 

Veduta parziale della mostra con Nascita di Maria di Vittore Carpaccio, circa 1502-1507, Bergamo,
Accademia Carrara.

A questo proposito è interessante notare come in Nascita di Maria, dipinta da Vittore Carpaccio e bottega, la
forma grafica delle consonanti che compongono il Tetragramma (la sequenza delle quattro lettere ebraiche
che formano il nome del Dio d’Israele: YHWH) sia imperfetta. Per un effetto percettivo di tipo illusionistico,
l’imperfezione fa apparire scritto per esteso ciò che il realtà non lo è. L’espediente tradisce la preoccupazione
ebraica di evitare la grafia completa del Nome divino. Questo dettaglio, apparentemente secondario, rivela
come un approccio critico al visuale sia inscindibile da un approccio critico alla lettura. 

 



Andrea Mantegna, La Sacra Famiglia e la famiglia del Battista, 1504-1506, basilica di Sant’Andrea,
Mantova.



A differenza di quella di Cosmè Tura, l’opera di Carpaccio è presente. In mostra anche Cristo e i dottori e
Gesù dodicenne al Tempio di Ludovico Mazzolino, Il profeta Elia e Il profeta Eliseo di Sassetta, La Sacra
Famiglia e la famiglia del Battista di Andrea Mantegna esposta nella sezione diciasettesima della mostra, ma
per comprendere al meglio ciò che l’imperfezione grafica nel dipinto di Carpaccio ha rivelato è necessario
tornare alle sezioni quarta e quinta, dove sono esposti degli arredi sacri sinagogali e un Rotolo della Sefer
Torah in pergamena risalente al 1250 circa.

 



Arredi sacri sinagogali e rotolo in pergamena della Sefer Torah (Francia settentrionale, 1250 circa),
Vercelli, Comunità Ebraica.



La lettura di questo Rotolo, ancora oggi in uso nella liturgia sinagogale, rivela alcuni punti di contatto con la
lectio divina cristiana, nel corso della quale il lettore modulava la voce mentre percorreva le pagine concepite
come un pagus, una circoscrizione rurale posta al di fuori dei confini della città. Secondo Ivan Illich, autore
del saggio Lectio divina. La lectio nel mondo antico e tardo antico in Origine della scrittura. Genealogie di
un’invenzione (a cura di Gianluca Bocchi e Mauro Ceruti, Bruno Mondadori, Milano 2002), questa
concezione della pagina come luogo affonda le sue radici nell’utopia ebraica per la quale non c’è altra casa al
di fuori del Libro. 

Al piano superiore del MEIS è allestita la mostra permanente Ebrei, una storia italiana. I primi mille anni,
che racconta con un apparato di documenti, immagini e interviste come la distruzione del Tempio di
Gerusalemme, avvenuta nel 70 d.C., fece della religione degli ebrei una cosa diversa da prima. La spiritualità
della cultura ebraica e la connessa utopia del “sentirsi a casa senza casa nel testo” si appoggiano al fatto che
non c’è il Tempio. Il Tempio unico è stato sostituito dalle sinagoghe sparse per il mondo e il culto sacrificale
dallo studio e dalla lettura intonata della Torah.

 





Veduta parziale della mostra permanente Ebrei, una storia italiana. I primi mille anni. Piano superiore del
MEIS.

Prima della lettura silenziosa o mentale era in uso quella ad alta voce. In età greco-romana la modulazione
espressiva della voce era indispensabile per far emergere il senso del testo nella scriptio continua, una
scrittura sprovvista di interruzioni o spazi fra le parole. Con il Cristianesimo, il termine lector passò ad
indicare un ruolo associato al titolo di vescovo, prete o diacono impegnato nella lettura in pubblico. La lettura
ad alta voce divenne così la lectio divina, di cui Illich ha messo in evidenza il rapporto con l’utopia ebraica,
finché una nuova tecnologia rese possibile un diverso tipo di lettura: la lectio scholastica, silenziosa e
mentale. Educato alla lettura ad alta voce, Agostino ricorda il suo stupore nel vedere Ambrogio impegnato
nella lettura silenziosa, spiegandosi che forse lo faceva per “evitare d’esser costretto da un uditore attento e
curioso a spiegare qualche passo oscuro” o “per conservare la voce, che facilmente gli si abbassava” (
Confessioni, VI, 3.3). La separazione prima fra piccoli gruppi di parole, poi di frasi e infine fra parola e
parola e successivamente, a partire dal XIII secolo, la suddivisione dell’opera in capitoli e paragrafi, la
distinzione fra lettere maggiori e minori, i sistemi di rimando fra testo e commento e gli indici analitici fecero
della pagina così organizzata uno strumento che trasformò le strategie di pensiero e la mente stessa del
lettore. Sul passaggio dalla lettura ad alta voce a quella silenziosa può essere utile anche la lettura del saggio
di Guglielmo Cavallo Del rotolo, del codice e di altri aspetti della cultura scritta antica e medievale in La
forma del libro. Dal rotolo al codice – secoli III a.C-XIX d.C., pubblicato in occasione della mostra alla
Biblioteca Medicea Laurenziana (Mandragora, Firenze 2008). La lectio scholastica nacque nelle università
insieme a una nuova tecnologia di lettura silenziosa che ancora oggi caratterizza il nostro rapporto
intellettuale, critico e speculativo con la pagina scritta, assai diverso da quello fisico e sensuale della lettura
ad alta voce, della vox paginarum, della voce che percorreva le pagine come se fossero un frutteto dove
cogliere e assaporare le parole.

 





Jacopo della Quercia, Madonna col Bambino (Madonna della melagrana), 1403-06, Museo della
Cattedrale, Ferrara.

Nel Museo della Cattedrale di Ferrara, quasi nascosta dietro le quattro tele che compongono San Giorgio e la
principessa dipinto da Cosmè Tura, si trova la quattrocentesca Madonna col Bambino (Madonna della
melagrana) scolpita da Jacopo della Quercia. L’opera è chiamata dagli abitanti della città Madonna del pane
per il Rotolo della Legge, impugnato dal Bambino con la mano sinistra, che assomiglia al tipico pane
ferrarese chiamato ciopa o ciupeta. La devozione popolare ha conservato l’idea della parola scritta come
nutrimento, nonché l’idea propriamente ebraica d’incorporare la pagina masticandola (manducatio) nel corso
della lettura.

La mostra organizzata al MEIS ha il pregio di portare l’attenzione sul fatto che un approccio critico al visuale
sia inscindibile da un approccio critico alla lettura, sollecitando al contempo una riflessione su come le
tecnologie di scrittura e lettura abbiano modificano il nostro modo di pensare.

Alla lectio scholastica, che ancor oggi impegna docenti, ricercatori e studenti, si affianca la lettura in Internet
la cui struttura ipertestuale è principalmente associativa. Ogni link lancia verso altri argomenti e, dopo alcuni
passaggi, si perde la capacità di cogliere le relazioni strutturali che intercorrono fra il contenuto di partenza e
quello di arrivo. Inoltre, come osserva Boris Groys nel testo Google: Words beyond Grammar (Google: le
Parole oltre la grammatica) pubblicato nel 2012 per la mostra Documenta 13, il sistema di domanda e
risposta è completamente cambiato: “Se vogliamo fare delle domande al mondo agiamo come utenti Internet.
Se vogliamo rispondere alle domande che il mondo ci pone agiamo come fornitori di contenuto. In entrambi i
casi il nostro comportamento dialogico è definito dai modi e dalle regole specifiche in cui si possono fare
domande e si può rispondere all’interno del quadro di Internet [...] secondo queste regole ogni domanda deve
essere formulata come una parola o una combinazione di parole. La risposta viene data come un insieme di
contesti in cui questa parola o combinazione di parole può essere trovata dal motore di ricerca” (pp. 4-5 della
versione in lingua inglese qui tradotta). Groys nota che nell’uso freudiano del linguaggio le singole parole
funzionano quasi come link d’Internet: “si liberano dalla loro posizione grammaticale e cominciano a
funzionare come connessioni con contesti altri, subconsci” (p. 13). 

La lettura in Internet sostituirà quella scholastica? 

Così come un approccio critico al visuale potrebbe contrastare il meccanismo che fa precipitare la cultura
visuale in quella dell’intrattenimento, forse anche un approccio critico alla lettura potrebbe sviluppare un
atteggiamento consapevole, utile per navigare nel flusso di parole e immagini in Internet senza correre il
rischio di naufragare. 

 



Pergamena dell’Albero Sefirotico (1533), Biblioteca Medicea Laurenziana, Firenze. L’esposizione della
pergamena è corredata da schemi grafici esplicativi.

I due approcci critici sono correlati, come suggerisce la sezione tredicesima della mostra al MEIS, dove è
esposta una pergamena dell’Albero Sefirotico lungo il quale discende l’energia divina per dieci gradi o sefirot
. Il suo prototipo è l’albero di Porfirio. Se pur usato dai filosofi ebrei come immagine mistica, questa figura
ha valore logico e fornisce uno schema grafico per una catena di subordinazione dei concetti. Giulio Busi è
anche l’autore del saggio Qabbalah visiva (Einaudi, Torino 2005), dove analizza questa figura grafica (pp.
76-78) nel contesto di uno studio del disegno mistico nella tradizione ebraica. Mettendo in parallelo la lettura
del libro di Busi e la visita alla sezione tredicesima della mostra, si può notare che l’Albero Sefirotico ha
l’aspetto della mappa di un sito web. Rimuovendo i collegamenti ipertestuali è possibile mettere a nudo
l’albero sottostante: la catena di subordinazione dei contenuti, che la sovrastruttura ipertestuale invece porta
alla deriva. 

Non può esserci un approccio critico al visuale senza un approccio critico alla lettura e – per chi sappia
leggere – le parole nel Rotolo, impugnato dal Bambino scolpito da Jacopo della Quercia, hanno ancora il
gusto e la fragranza della ciopa o ciupeta ferrarese.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



