DOPPIOZERO

Liberarelaliberta

Ugo Morélli
14 Maggio 2019

“L’ansiadi spiegare lavitaeil suo mistero non datregua allo spirito umano, € come Sse risuonassero in ogni
uomo le parole rivolte ad Adamo e ad Abramo: umano dove sei? Vai in te stesso, scopri chi sai.” Finisce
cosi, con un inizio, il cammino esplorativo di Michela Dall’ Aglio, In principio era lalibertad. Un itinerario
trafilosofia, scienza e fede, ILMIOLIBRO, 2019.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/liberare-la-liberta
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

In principio era la liberta

Un itinerario tra filosofia,
scienza e fede




Esplorando ad un tempo, I’ infinitamente piccolo e I’ infinitamente grande di cio che esiste, noi compresi,
I"autrice st muove tra due prospettive polari, costantemente messe in tensione e anche ibridate con una
inquietudine narrativa del tutto originale e coinvolgente. L’irrisolto, infatti, € un codice del libro, non solo
indotto dal temadel temi, mada uno stile conoscitivo che cerca, senza crederci mai fino in fondo. Come
dovrebbe essere ogni indagine con simili obiettivi e caratteristiche. La posizione interrogante € quella umana,
situata all’ estremita del cammino evolutivo dell’ esistente, e in grado di farsi domande sul come el perché
dellavitae ddll’ esistenzain sé. Le due prospettive messe in tensione s rifanno, la prima, — definita
un’origine “oscura’ —, al’ipotesi che tutto sia cominciato con unavolonta di esistere talmente liberae
potente da volere innanzitutto se stessa e dainnervare, poi, laliberta di ogni cosa. Al punto da arrivare a
sostenere che laliberta é il cuore stesso dellarealta[p. 23]. La seconda prospettiva, non meno oscura secondo
I"autrice, € 1’ipotesi scientificachel’inizio di tutto quello che conosciamo sia stato una fluttuazione
guantistica del vuoto. Il riferimento della prima prospettiva &, per tutto il libro, insieme ad altri capisaldi del
pensiero, I’indagine filosoficadi Luigi Pareyson. Mentre per approfondire la seconda prospettiva sono
chiamati a convegno alcuni dei fisici piu importanti del ventesimo secolo, fino al contemporaneo Carlo
Rovelli. L’ oggetto di indagine € laliberta, e basterebbe questo a giustificare le fatiche dell’ autrice nel
tracciare una narrazione limpida e documentata con una costante cautela a evitare soluzioni certe e definitive
e un’ attenzione a tenere aperte le domande. Lungi dal condividere il monito dell’ Inquisitore di | fratelli
Karamazov, con lacui citazioneil libro inizia: “se vogliamo che I’uomo siafelice dobbiamo eliminare la
libertd’; e ascoltando il grido di Giobbe: “Lasciami, che io possarespirare un poco...”, Dall’ Aglio mostra di
accogliere I’ ambiguita ineliminabile contenuta nella relazione tra sofferenza e liberta. L’ essere che si fa
domande é candidato a soffrire e stare in quello spazio attraente e angusto allo stesso tempo, in cui
continuiamo adomandarci “se siamo noi I’ origine dellaliberta, che non ha alcun fondamento in unarealta
oggettivaed estraneaanoi”, “...che abbiamo inventato come una sorta di secrezione naturale, dal nostro
cervello”, o selaliberta“é una qualitaintrinsecadellareata’, tale per cui eliminandola si cancellerebbe la
redtastessa’ [p. 9]. Ses assumel’ipotesi che laliberta non sia un attributo secondario della vita, un prodotto
pit o meno illusorio del cervello, o della storia umana, ma un fattore generante della realta, bisognatrovarne
letracce, ed € quello che Dall’ Aglio fa per tutto il libro.

Diciamo subito chel’analisi € condotta in modo da suscitare continue esigenze di confronto con I’ autrice. Per
dirlacon I’ espressione di Angela Albanese cheil 18 aprile 2019 ha scritto su “ doppiozero” di Gabriele Vacis
e dell’Istituto di pratiche teatrali per la cura della persona, Dall’ Aglio si impegna a“ comprendere che cosa
c’'édentro per meglio porsi inrelazione con il fuori”. A partire dalla questione di base sull’ essere el nulla,

I” autrice mostra una particolare attenzione all’ avvento della fisica quantistica che é giunta a mettere in
discussione guella che sembrava una spiegazione consolidata dell’ origine della vita biologica e della materia.
L addove sembrava che la materia primordial e fosse dotata intrinsecamente di slancio vitale e che lavitafosse
una proprieta della materia, non ¢’ era posto per 1o spirito, “qualungque cosa si volesse significare con questo
termine — comunque una realta indipendente dalla materia, la fisica quantistica ha scombinato di nuovo le
carte scoprendo il ruolo fondamentale, benché tuttora abbastanza misterioso, di un’ entita innegabilmente
immateriale come |’ informazione’. [p. 122].

C edadirein proposito che I'immaterialita dell’ informazione non riconduce a questioni come lo “ spirito”,
anche sel’incertezza e la complessita di fronte alla quale ci pone la fisica quantistica sembrerebbero
reintrodurre il mistero nellaricercadi spiegazioni sullavitae sul mondo. Certamente si registraun
riaccreditamento della metafisica, anche per le difficolta maggiori che il nostro sistema cervello-mente
incontraafarei conti con I'immateriale. Proprio a partire dalle carte scompigliate dalla fisica quantistica, che
segnalafine del determinismo rigido dellafisicaclassicain favore di una dinamica piu apertaala
molteplicita del possibile, I’ autrice cerca di sistemare le diverse opzioni in merito all’ origine del mondo,



“inteso come tutto cio che esiste” [p. 124], ericonduce atre diverse opzioni le spiegazioni possibili: che tutto
sia sorto per caso, 0 per necessita, o per volonta di una mente intelligente. Nel trattare gli approfondimenti
delle tre opzioni emerge I’ orientamento dell’ autrice e la suaipotes allabase del libro. Secondo Dall’ Aglio
ricorrere al caso non chiarisce I’ origine dell’ Universo e non spiega neppure |’ evoluzione biologica, in cui
agiscono siaelementi di liberta, sotto formadi imprevisti e scelte, che leggi naturali. Sel’ipotesi del caso
fosse quelladi riferimento, larealta sarebbe del tutto imprevedibile, mentre la maggior parte delle nostre
conoscenze deriva dall’ esistenza di regolarita e misurabilita dei fenomeni. L’ ipotesi della necessitasi basa sul
principio in base a quale, date le premesse fisico-chimiche dell’ Universo, esso non avrebbe potuto non
arrivare ad esistere cosi com'’é.

“Ma questo sposterebbe semplicemente all’ indietro la questione”, scrive Dall’ Aglio, “a cosa ha determinato
lanascita di questo Universo e delle sue leggi. Esso a sua volta dovrebbe essere il prodotto di qualcosa di
precedente ale sue leggi” [p. 125]. “Ad ogni modo, anche ammettendo che il mondo siaquel che e
necessariamente e inevitabilmente come effetto naturale dellafisica e della chimica dell’ Universo, resterebbe
comungue un mistero il suo punto di partenza’ [ivi]. Ad un’ attenta lettura del testo, che tiene comunquein
sospensione fino all’ ultimariga, sembra questo il punto di svolta della posizione dell’ autrice: ¢i deve essere
un’ origine se la nostra mente si pone la domanda dell’ origine. Siamo fatti in modo tale che consegnarci a
flusso dell’ esistente non ci basta: di fronte ad ogni manifestazione ci disponiamo immediatamente a chiederci
qual élasuaorigine efiniamo poi per assumere che I’ origine deve esserci dal momento che noi siamo fatti
per chiederci dove sia. Se agovernare il tutto fosse la necessita, sostiene I’ autrice, la liberta e tutto quanto per
noi esseri umani € alei riconducibile, non sarebbe altro che un’ingannevole percezione soggettiva. Potrebbe
essere utile a questo punto, a scopo di confronto, sostenere un’idea non assoluta dellaliberta, bensi una sua
manifestazione importante e distintiva all’interno del pluralismo delle possibilita che caratterizzano le nostre
esistenze e le espressioni di tutto quanto esiste. Rimane il fatto che Dall’ Aglio, procedendo per esclusione,
approda a quellachele ritiene I’ opzione “ piu compatibile con |a visione pareysoniana della volonta come
inizio assoluto e liberta primigenia’ [p. 126]. Laterzaipotesi immaginaall’inizio di tutto una mente
intelligente e un’intenzionalita. Quella*liberta primigenia’ non agisce semplicemente sullarealtd, mane e
parte essenziale, appartiene alla sua struttura e ne costituisce latrama, come la gravita per lo spazio. “Come
sostiene Pareyson, essere e liberta coincidono” [ivi]. Insomma, secondo quanto |” autrice mostra di
condividere, ci sarebbe un principio costitutivo del tutto, laliberta; non solo ma*“c’ e unadirezione” nel
processo evolutivo e ¢'é un fine nell’ evoluzione. Combinando i contributi di Vito Mancuso con lafilosofia di
Pareyson emerge, alfine, che “il fine ultimo dell’ evoluzione-creazione € lalibertd’, da Pareyson “intesa
ultimamente come amore” [p. 131].

| passi tracciati nel libro di MichelaDall’ Agio sono articolati e documentati, e sorretti dal tentativo di
combinare evoluzione e creazione. A partire dalla domanda se sia possibile eliminare laliberta, I’ autrice
cercadi porrein tensione due orientamenti contrapposti, il primo dei quali tende a sostenere che siamo noi

I’ origine dellaliberta, la quale non ha alcun fondamento nella realta oggettiva; e il secondo dei quali sostiene
chelaliberta siaunaqualitaintrinseca dellarealta ed esistadi per sé. Sullabase di questo interrogativo

Dall’ Aglio si mette allaricercadellalibertasiand farsi dell’ Universo che della vita e dedica a queste tracce
il secondo eil terzo capitolo del libro. Lascia poi spazio all’ interpretazione delle opzioni possibili, fino a
giungere alle conclusioni in cui si riassume il senso del contributo espresso col libro. Laliberta del processo
evolutivo, fatta di relazioni e determinazione delle costanti e di indeterminazione che domina nel mondo
subatomico, quello che descrive la sostanza ultima della materia, €|’ oggetto dellaricercae s avvaefino alla
fine del contributo della fisica quantistica. Quest’ ultima, come & noto, non mette solo in discussione il
determinismo, ma anche la tradizional e distinzione trafisico e metafisico. Se, con il contributo di Carlo
Rovelli, si scopre che lafisicaquantisticaci rivelatre aspetti fondamentali dellarealta: la granularita, ovvero
un limite al’ informazione che puo esistere in un sistema; I’ indeterminismo, che significa cheil futuro non e
prevedibile; larelazione, cioeil fatto che “latramadel mondo non viene dagli oggetti ma dallarelazione tra



loro edal processi” [p. 176]; se tutto questo st mostra a noi, oggi, nella suairriducibile complessita, la
domanda diventa: perché abbiamo bisogno di una spiegazione che cerchi un fondamento e non riusciamo a
concepire e ad accogliere I’ ipotesi dell’ autofondazione del tutto?

E del tutto difficile trovare unarisposta. Pud, almeno in parte, forse, venirci in aiuto una connessione della
ricercadi Michela Dall’ Aglio con quanto siamo venuti scoprendo sulle nostre modalita di riconoscimento dei
modi in cui elaboriamo |e nostre stesse emozioni e sul rapporto tra emozione e cognizione. Le domande
fondamentali del contributo di Dall’ Aglio rinviano, infatti, alla nostra essenza piu elementare: lavitaé
conoscenza e la conoscenza emerge dalle domande che noi ci facciamo sullavita. Siale domande frutto della
nostra incessante ricerca di significato, che le domande derivanti dalla paura che lavitaelasuafinitudine ci
pongono, appartengono ai sentimenti della vita e del mondo che si sprigionano dalle nostre emozioni di base.

Risalendo alle origini piu significative del confronto sul tema, abbiamo oggi a disposizione per la primavolta
in italiano un contributo storico di rilevante valore, Teoria delle emozoni. Studio storico psicologico, di Lev
Semenovic Vygotskij edito da Mimesis, Milano-Udine 2019. Non é stato uno psicologo datavolino
Vigotskij; direttore dell’ Istituto di difettologia di Mosca, alafine degli anni venti, ha mostrato cosasi puo
generare nella scienza del comportamento umano, vivendo con due figlie e una moglie in un appartamento di
venti metri quadri nel sottosuolo dell’ Istituto di psicologiadi Mosca, in condizioni di vita quotidiana molto
difficili nella Russia post-rivoluzionaria. Coltivando legami con lagestalt di Lewin e Koffka, egli ha
elaborato un approccio storico-culturale alla psicologiail cui valore emerge sempre piu rilevante oggi. Cosa
vuol dire “mente storico-culturale”? S tratta di riconoscere che il nostro sistema cervello-mente non si
esprime in un vuoto pneumatico e che, per dirlacon Vigotskij, i nomadi dell’ Uzbekistan, con cui egli ha
lavorato, come con altri popoli della Russia, non hanno il concetto di spazio-tempo come o conoscono altri
popoli di atre culture. La storia sociale dei processi cognitivi, oltre afornire chiavi fondamentali per
comprendere noi stessi, indica molte possibilitadi interventi applicativi rivoluzionari nel campo

dell’ educazione e del sostegno psicologico. Ebreo, troskista, Vigotskij non ha potuto portare a compimento
molto del suo lavoro, essendo vissuto in grandi difficolta nell’ Unione Sovietica stalinista ed essendo morto
molto prematuramente, ma uno del suoi contributi, quello sullateoria delle emozioni, ci aiutaa comprenderci
meglio e anche ariflettere sulle nostre domande fondamentali e sul modo di elaborarle.



LEV SEMENOVIC
VYGOTSKI)

TEORIA DELLE EMOZIONI
STUDIO STORICO PSICOLOGICO

© MIMESIS / SEMIOTICAE inaso}m;pa LINGUAGGIO

L “ "



A interessarci, in particolare qui, e il confronto serrato che per tutto il libro Vigotskij stabilisce con lateoria
delle emozioni che William James aveva formulato nel 1890. L’ipotesi di riferimento € nota: e emozioni
sono considerate, seppur in un serrato approfondimento, come espressione del corpo e delle sue
manifestazioni, e giungono alla consapevolezza attraverso |’ esperienzarelazionale con il mondo e gli atri. La
nostra cognizione di noi stessi e del mondo € percio incarnata e le domande e le risposte che ¢i diamo
vengono dal nostro essere un corpo situato nel mondo, parte di un tutto che ci precede e genera, e di cui

siamo una provvisoriaemergenza. Laricercae, in particolare, laricercadi significato, € una delle nostre
distinzioni di specie e con essa viviamo e diamo senso anoi stessi e al mondo.

Molti dubbi per fortuna rimangono, come compagni di riflessione, dopo I’ attraversamento, in compagnia del
testo di MichelaDall’ Aglio, insieme ad alcuni disagi, pure essi utili come laparola“Dio” scrittacon la
maiuscola, pur avendo I’ autrice affermato piu volte che il “Dio” di cui parlanon haache fare con la
religione; come |” affermazione perentoria con cui |’ autrice sostiene che “filosofia, antropologia e scienza
hanno li leloro radici” [p. 11], dove “li” indicala Bibbia; |a considerazione che |’ amore possa essere ritenuto
unaforza espressa dalla liberta “ che potrebbe essere fondamento e garanzia dellavita’ [p. 183]. Laddove ci
sono esseri umani, da quando, con I’ evoluzione siamo divenuti competenti simbolici, ci sono manifestazioni
del sacro che noi esseri umani creiamo e reifichiamo, apponendo certo la lettera maiuscola al’ entita a cui
consegniamo laresponsabilitadi averci creato, mal’ aimosfera speculativa e analitica, scientificamente
documentata del libro, lasciala domanda aperta su quella scelta. Allo stesso tempo, se e difficile non
associare le forme di conoscenza di matrice occidentale alla Bibbia, forse non si possono trascurare altre
forme di conoscenza scientifica, filosofica e antropol ogica fondate su diverse grandi narrazioni fondative.
Infine I’amore come proprieta costitutiva del vivente sembra con evidenza accompagnarsi aforme e forze
distruttive che dell’amore sono sodali e contrarie. Aprire domande, si sa, € un pregio distintivo di un libro e,
oltre ale precedenti considerazioni, allafine dellalettura, rimangono questioni aperte come quelle che
seguono.

Quando laliberta intesa come I’ emergere della discontinuita e della differenza, come la*“formavitale” per
dirlacon Daniel Stern, diventariconoscibile e dicibile, se non con I’ avvento di una competenza particolare,
quella simbolico-linguistica, in una specie, homo sapiens? Diversamente che cos e laliberta se non ¢’ e un
umano adirla? Una proprieta intrinseca delle cose? Cio vorrebbe dire ammettere un’ osservazione senza un
osservatore.

A guesta domanda se ne puo contrapporre un’ altra: come avrebbe potuto emergere I’ esperienza di libertaela
possibilita di narrarla se non fosse stata una qualita intrinseca del vivente e dellarealta tutta come la
conosciamo?

Forse I’ intero percorso di ricercadi Michela Dal’ Aglio risponde a quello che si propone con sempre
maggiore evidenza come un tratto specie specifico di noi umani, lo stesso che ci rende capaci di pensarci e di
domandarci chi siamo, di creare arte e conoscenza, bombe e distruzione organizzata. Da quel tratto che e il
comportamento simbolico, unitamente al linguaggio verbale articolato, noi traiamo una naturale propensione
adomandarci qual 1’ origine delle cose. E intollerabile per noi non farci quella domanda e cercare una
rispostain cui credere. Rimane un riferimento importante su questo tema |’ approfondimento realizzato da
Vittorio Girotto, Telmo Pievani e Giorgio Vallortigara, Nati per credere, [Codice Edizioni, Torino 2008],
secondo cui lamente umana s sarebbe evoluta, in virtu del meccanismo della selezione naturale, per pensare
in termini di obiettivi, intenzioni e ricercadelle origini; un adattamento biologico di particolare importanza
per un animale sociale come |’ essere umano. L’ attenzione riservata all’ evoluzione nel testo dell’ autrice,
inclusa quella dedicata ai contributi di Telmo Pievani, non puo evitare di essere raffrontata a questa
prospettiva di ricerca che fornisce un contributo di particolare importanza all’ analisi delle questioni poste.
Del resto e difficile evitare di condurre una speculazione cosi rilevante senza considerare come siamo fatti



noi stessi che quella speculazione conduciamo. Seppure questo € il problema epistemol ogico principale con
cui ci confrontiamo allorquando I’ oggetto esplorato coincide con il soggetto esplorante, come accade quando
noi umani cerchiamo di comprendere noi stessi.

Certo, rimane una domanda ancora antecedente: perché siamo fatti cosi? E il percorso riflessivo e incalzante
di MichelaDall’ Aglio ne é prova documentata. Vivere, per noi, € per molti aspetti cercare di rispondere a
guella domanda.

Forse ¢’ e unacircolaritaricorsivatrale proprieta costitutive del vivente, da cui anche homo sapiens deriva,
con lasuadistinzione di essere capace dellaliberta di concepireI’inedito, I’ oltre e laliberta stessa. In questo,
probabilmente, e possibile cercare le affinita e le differenze tra le performance imprevedibili di un el ettrone
in base alle dinamiche quantistiche e I’ incertezza creativa, elaborando la quale viviamo storie di vita che, per
guanto vincolate, ci rendono liberi di scegliere.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Prefazione di Luigi Luca e Francesco Cavalli Sforza

Nati per credere

Percheé 1l nostro cervello sembra predisposto
a fraintendere la teoria di Darwin




