
 

Uwe Pörksen. Parole di plastica 
Roberto Gilodi
20 Febbraio 2012

La prima domanda che ci si si pone, leggendo questo saggio di Pörksen, pubblicato ora in edizione italiana
dall’editore Textus, ma scritto nel 1988, quando ancora esisteva il muro di Berlino, è come possa un
pamphlet sulle degenerazioni della lingua del proprio tempo conservare un potere diagnostico e addirittura un
valore predittivo tanto efficaci da sembrare scritto oggi. Se da allora il mondo è radicalmente cambiato non
sono forse anche cambiate le parole che lo esprimono?

La ragione della sorprendente attualità di questo libro sta nell’individuazione di un processo che ha avuto
inizio con l’avvento della Modernità, ha interessato in forme diverse l’Ottocento e il Novecento ed è
destinato a dispiegare i suoi effetti peggiori nei decenni a venire. Un processo che potremmo chiamare di
lenta e perdurante disumanizzazione, dovuto alla perdita della ricchezza delle relazioni umane, che da sempre
si riflettono nella varietà semantica delle parole della lingua discorsiva. Un impoverimento che ha avuto
inizio con la nascita degli stati nazionali, che “sfoltiscono le lingue” e che si rivelano come “ambasciatori
dell’omologazione globale”.

Le parole di plastica non sarebbero dunque gli equivalenti linguistici di un “mondo che si è fatto prosa”,
secondo la celebre formulazione hegeliana, ma sintomi di una malattia dalla lunga incubazione, parole come
destino di un’età in cui l’omologazione si è sostituita alla differenza.

 

In questa analisi di lungo periodo sta sicuramente l’originalità dell’approccio di Pörksen, sebbene il discorso
sull’impoverimento della lingua non sia certo nuovo.

Per limitarci al caso italiano vale la pena di ricordare, a questo proposito, un’interessante discussione, che si
svolse negli anni Sessanta sulle colonne del Giorno e che a rileggerla oggi pare assai più produttiva e
preveggente della nostalgia per l’italiano colto del tempo passato o delle isterie filopuriste di certo filisteismo
accademico. Ne furono protagonisti Pasolini, Calvino, Citati, Arbasino, Ottieri.

Calvino parlò di “antilingua”- un concetto per certi versi affine a quello delle “parole di plastica” di Pörksen-
come della tendenza a fuggire dal significato reale delle parole: “Nell’antilingua i significati sono
costantemente allontanati, relegati in fondo a una prospettiva di vocaboli che di per se stessi non vogliono
dire niente o vogliono dire qualcosa di vago e sfuggente”.

Per Calvino non è la retorica che sta morendo (come pensano alcuni neopuristi) ma il rapporto della lingua
con la vita. E il linguaggio tecnologico, a differenza di quanto pensava Pasolini, poteva diventare una risorsa
preziosa, a patto che s’innestasse sulla lingua viva. “Se si innesta sull’antilingua ne subirà immediatamente il
contagio mortale, e anche i termini “tecnologici” si tingeranno del colore del nulla”. (L’articolo è raccolto in
Una pietra sopra).

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/uwe-porksen-parole-di-plastica
https://d10.doppiozero.com/roberto-gilodi
http://www.librimondadori.it/web/mondadori/scheda-libro?autoreUUID=1ab938fe-9ea9-11dc-9517-454a8637094f&isbn=978880439991


Torniamo ora al saggio di Pörksen.“Parole di plastica”: quali? “Si tratta di non più di una trentina di
vocaboli, - ci spiega l’autore - una sorta di parvenu nipoti della scienza presenti all’interno del linguaggio
quotidiano”. Con una denominazione tecnica si dovrebbero definire: “stereotipi connotativi”. Esempi:
relazione, comunicazione, sviluppo, informazione, sessualità, progresso, energia, management, funzione,
struttura, sistema. “Parole ameba” le chiama anche l’autore, utilizzando un’espressione di Ivan Illich, che ha
avuto una parte attiva nell’elaborazione di questo saggio. Termini che cambiano la loro forma adattandosi
alle intenzioni comunicative di chi li usa. Ma soprattutto termini che sono frutto di una duplice migrazione:
partiti dalla lingua comune sono entrati nel dominio delle scienze per poi fare nuovamente ritorno alla lingua
comune. In quanto termini scientifici, i concetti che essi esprimono diventano “verità assolute”. Dopo questa
investitura canonizzante, quando ritornano al linguaggio colloquiale, acquistano una valenza mitica, che
espropria il linguaggio quotidiano delle sue prerogative discorsive ed esercitano una sorta di tirannia
connotativa a cui diventa impossibile sottrarsi.

 

Le dittature del Novecento hanno funzionato in questo modo - si pensi al termine “razza” e alla diffusione
delle teorie eugenetiche su cui si sono modellati i lessici del Fascismo e del Nazionalsocialismo. “Le parole -
afferma Pörksen - sono canali che precorrono la storia, la quale segue il loro corso”. E quando si affermano
in modo autoritario - da questo punto di vista non ci sono sostanziali differenze tra dittatura e democrazia -
espropriano i parlanti della loro capacità di integrarle nei diversi contesti culturali e comunicativi: esse si
impongono con tutto il potere di assoggettamento mitico di cui sono cariche. A farne le spese è
l’immediatezza intuitiva dei parlanti e la loro libertà di rimodellare il senso delle parole. Non solo:
trasformate in neomitologemi oppressivi le parole di plastica inibiscono la capacità critica di chi le usa.

Una lingua di plastica o, per dirla con Calvino, un’antilingua di rara potenza distruttiva è stata quella del
Terzo Reich, la Lingua Tertii Imperii, di cui ha parlato Viktor Klemperer in un bellissimo saggio, che
meriterebbe finalmente un’attenzione non episodica. Klemperer ha dimostrato come la violenza
dell’ideologia nazionalsocialista abbia prodotto una pervasiva trasformazione semantica delle parole della
quotidianità, sospendendole tra scienza e mito.

 

La stella polare del ragionamento di Pörksen è il Nietzsche delle Considerazioni inattuali: “dappertutto il
linguaggio è malato e l’oppressione di questa mostruosa malattia pesa su tutto lo sviluppo umano. Il
linguaggio ha dovuto percorrere tutta la scala delle sua possibilità per abbracciare il regno del pensiero. (…)
La sua forza si è esaurita per questo stiramento eccessivo nel breve spazio di tempo della civiltà moderna.
(…) L’uomo non può più farsi conoscere nel bisogno mediante il linguaggio, cioè non può più comunicare
veridicamente. (…) (gli uomini) sono presi dalla follia dei concetti generali, anzi dei puri suoni verbali, e in
conseguenza di questa incapacità di comunicare, le creazioni del loro senso collettivo portano poi a loro volta
il segno dell’incomprensione, in quanto non corrispondono ai bisogni reali”.

 

Se l’esito estremo de La lettera di Lord Chandos di Hoffmansthal è la morte della parola, ossia il silenzio,
quello invece preconizzato da Nietzsche in questo passo è il trionfo dell’inautentico: l’astrazione dei
“concetti generali”, anziché semplificare la comunicazione, la rende di fatto impossibile. Un pericolo
avvertito con lucidità da Tocqueville, che nel XVI capitolo de La democrazia in America intitolato “Come la
democrazia americana ha modificato la lingua inglese” scrive, anch’egli profeticamente: “Queste parole
astratte che riempiono le lingue democratiche, di cui si fa uso ogni momento senza collegarle ad alcun fatto
particolare, allargano e nascondono il pensiero: rendono l’espressione più rapida ma l’idea meno netta”.

 

http://www.adelphi.it/libro/9788845900259
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9788884835215
http://www.einaudi.it/libri/libro/alexis-de-tocqueville/la-democrazia-in-america/978880618478


Cos’è accaduto dunque? Che il mito cacciato dalla porta delle scienze ritorna subdolamente dalla finestra del
linguaggio colloquiale: le parole di plastica, paradossalmente, non hanno più alcuna relazione con il mondo
reale, con il ‘mondo della vita’, ma sono “modi astorici di interpretare il mondo”.

In questa impotenza del dire viene meno tanto la fiducia illuministica nella soggettività razionale e
eticamente responsabile quanto la fede storicistica nelle “magnifiche sorti e progressive”; al loro posto si fa
strada, nelle vesti di un nuovo repertorio mitologico, la tentazione nichilistica, che accompagna, fin dalle sue
origini, la Modernità. Come ci hanno insegnato Adorno e Horkheimer in Dialettica dell’illuminismo- un libro
anch’esso dimenticato - la barbarie è il pericolo che si annida nel cuore della razionalità moderna.

 

 

Questa recensione è uscita su Alias (Il Manifesto) il 19 febbraio 2012

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.einaudi.it/libri/libro/max-horkheimer-theodor-w-adorno/dialettica-dell-illuminismo/978880620391
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



