
 

Il metodo Aristotele 
Francesca Rigotti
24 Aprile 2019

«Le parole “felice” e “felicità” – happy e happiness – vanno alla grande», scrive nell'incipit di questo suo
stimolante e intelligente saggio Edith Hall, studiosa del pensiero classico e docente al King's College di
Londra (Edith Hall, Il metodo Aristotele. Come la saggezza degli antichi può cambiare la vita, tr. di Duccio
Sacchi.  Torino, Einaudi, 2019. Ed. orig. Aristotle's Way. How ancient wisdom can change your life, London,
The Bodley Head, 2018). Vanno così alla grande che c'è chi chiede a gran voce – aggiungo – di inserire il
«diritto alla felicità» nella Carta dei diritti fondamentali dell'Unione Europea. Lo sostiene tra gli altri una
associazione di epicureisti (non di epicurei), gli Amici della filosofia di Epicuro, i quali propongono una
petizione in quel senso (per aderire cliccare qui), ricollegandosi al precedente della decisione del Congresso
degli Stati Uniti che il 4 luglio 1776 ratificò il testo della Dichiarazione di Indipendenza steso da Thomas
Jefferson (peraltro schiavista e misogino al par di Aristotele), che conteneva gli inalienabili diritti alla vita,
alla libertà e alla ricerca della felicità (o Pursuit of happiness, non per donne e schiavi). 

 

Che cos'è la felicità?

 

La felicità può essere letta come uno stato d'animo, una condizione di soddisfazione piena, il momento in cui
un evento fausto supera, riempiendo completamente l'animo, la presenza di dolori e preoccupazioni (cfr.
Felicità, Doppiozero 25-7-2016). Una felicità soggettiva quindi, della quale Aristotele fu il primo a
occuparsi, e che si presenta nei termini di autorealizzazione e di scoperta di significato nonché di esercizio di
sentimenti positivi (se iniziate a sorridere a ogni bambino che incontrate, questo comportamento diventerà un
habitus e darà una piccola gioia a voi e al bambino). Non dunque la felicità che viene attribuita al benessere
oggettivo (e misurata oggi in stato di salute e di longevità, costanza di affetti familiari e amicali,
soddisfazione lavorativa, presenza di ricchezza e mancanza di inquinamento...) sul quale vengono stilati i
rapporti odierni sulla e della felicità in vari paesi e città, nei quali l'Italia si attesta al 50° posto circa. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-metodo-aristotele
https://d10.doppiozero.com/francesca-rigotti
http://www.epicuros.gr/pages/en.htm
http://www.eudaimonia.eu/?lang=en
https://www.doppiozero.com/materiali/felicita


 

L'applicazione delle idee di Aristotele può rendere in effetti più felici – afferma la presumibilmente felice
autrice – purché si decida di diventarlo, cosa che dipende unicamente dalla nostra responsabilità. La ricetta di
Aristotele per la felicità (quella che dove sia nessun lo sa) prevede infatti il legame tra felicità e azioni
virtuose; ma non per ottenere fama, onori e riconoscimento (che comunque un po' felici fanno,
ammettiamolo), bensì per essere buoni, per diventare brave persone, cosa non particolarmente difficile,
secondo Aristotele, in quanto il buono è semplice, è il male a essere contorto e complicato (per illustrare il
principio Hall sagacemente ricorda le famiglie di Anna Karenina di Tolstoj: quelle felici lo sono tutte allo
stesso modo, quelle infelici ognuna a modo suo). Alla felicità è dedicato il primo capitolo del libro: una
felicità attraente per atei e agnostici ma di fatto compatibile con tutte le religioni grazie all'enfasi posta sulla
responsabilità individuale. Il volume presenta però più estesamente l'etica aristotelica in generale (non
l'aristotelismo) in linguaggio contemporaneo, applicando gli insegnamenti dello stagirita (Aristotele nacque
nel 384 a Stagira, in un dito della penisola Calcidica, dove anche morì) a svariati casi della vita reale. Al pari
di Martha C. Nussbaum, una delle più influenti menti filosofiche contemporanee, anche Edith Hall si dichiara
«aristotelica» e questo benché ogni tentativo di recuperare la filosofia di Aristotele da parte di una donna non
possa non fare i conti con i suoi pregiudizi contro le donne e il loro debole cervello, soprattutto per la terribile
influenza che essi esercitarono nei secoli a venire e fino ai nostri giorni. 

 



Potenzialità e comunicazione

 

Dopo aver trattato della felicità il volume si snoda con scrittura felice tra concetti genuinamente aristotelici e
di tipo ontologico quali potenziale (la capacità di far diventare reale l'essere in funzione del suo scopo
naturale), e concetti generalmente etico-filosofici (decisioni, conoscenza di sé, intenzione, amore, piacere,
mortalità) o filosofico-etico-politici (comunicazione, comunità) per un totale di dieci concetti corrispondenti
ad altrettanti capitoli. La felice (questo è proprio un bel libro) scrittura di Hall riesce a presentare in maniera
facile passaggi ardui, come quello dalla potenza all'atto applicato qui ai casi della vita di ognuno in cui ci
viene chiesto di individuare il nostro personale potenziale. Cogliere la propria forza (d?namis in greco) di far
bene qualcosa, comprendere quali siano i talenti naturali peculiari e trovare le giuste circostanze per il loro
sviluppo è una capacità utilissima, anzi un grandissimo dono, il più grande che ci sia per le persone giovani
che oggi si trovano davanti a tantissime, forse troppe, offerte di scelta per il loro futuro.

 

Persino i tre libri della Retorica di Aristotele vengono proposti da Hall come un efficace corso di
comunicazione tra l'emittente del messaggio, il ricevente e il medium che lo trasmette. Per esempio, con la
spiegazione del fenomeno del calo della capacità di concentrazione dell'uditorio (già studiato da Aristotele);
dato che quest'ultima si affievolisce per tutti tra i 5 e i 25 minuti (per gli ascoltatori più coriacei), allo scopo
di riconquistarla – prendetene atto voi opinionisti, docenti e oratori in genere – niente di meglio che fornire
intorno al 17° minuto un tipo diverso di informazione, una battuta, una divagazione; in una lezione di 50
minuti, ripeterlo anche verso il 35° minuto. E dove mettiamo l'analisi, sempre aristotelica, della forza di
persuasione e dell'efficacia didattica, oggi come allora, di analogie e metafore, buone anche per il loro ruolo
cognitivo, specialmente se nuove e dirompenti e non stantie (basta con il volgare «mettere le mani nelle
tasche degli italiani», ma vi siete dimenticati che l'ha messa in auge Silvio Berlusconi?).

 

Intenzione

 

Come agire poi, in base agli insegnamenti di Aristotele, di fronte a situazioni difficili nelle quali occorre
prendere una scelta? Una buona giustificazione la fornisce il peso dato dall'intenzione dell'azione, sul quale si
soffermò Teofrasto, discepolo di Aristotele. Ma lo spunto proveniva pur sempre dal Maestro e dall'enfasi da
lui data a tale principio: «lodiamo e biasimiamo tutti gli uomini guardando alla scelta più che alle opere».
Essa portava e porta a concentrarsi non tanto sull'esito positivo di una azione (sganciare l'atomica su
Hiroshima e far cessare le operazioni belliche) ma sulla sua intenzione (la decisione di Truman era mirata a
interrompere le sofferenze di militari e civili o a testare le nuove tecnologie militari e impaurire l'URSS?).
Affrontiamo qui una delle zone grigie della filosofia morale, di cui ci siamo occupati qui di recente a
proposito della Schadenfreude: il problema della liceità di alcuni mezzi per raggiungere determinati fini.
Alcuni lo risolvono disinvoltamente con la Dottrina del Duplice Effetto, che consiste nell'intervenire in
maniera anche brutale per raggiungere il fine desiderato (far terminare rapidamente il conflitto mondiale
sganciando la bomba) nonostante alcuni effetti collaterali (la strage di civili). Ma questo, direbbe Aristotele
cui qui pienamente ci associamo, fa saltare regole astratte profonde e universali, come «non far male
intenzionalmente a innocenti», quali erano gli abitanti di Hiroshima.

 

Prossimi e vicini

 

https://www.doppiozero.com/materiali/schadenfreude-la-gioia-le-disgrazie-altrui


Faro all'interno di questi e simili dibattiti morali, sempre Aristotele, a detta di Edith Hall. Eppure vi sono
posizioni, che pure Hall evoca e loda, che non risultano convincenti: una di queste, per concludere, è l'idea
che Aristotele condivide con Cicerone e con primanostristi e sovranisti di ogni epoca e paese, la quale
sostiene che il danno prodotto a un amico è più grave dello stesso danno prodotto a un semplice
concittadino, o che negare aiuto a un fratello sia più grave che negarlo a un estraneo. Ma rubare a un
fratello o a uno sconosciuto e lasciar affogare, senza tender loro la mano, un fratello o uno sconosciuto è, per
altre etiche, quelle individualiste e universaliste nelle quali ci riconosciamo, altrettanto grave.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





