
 

Gabriele Vacis. Educare alla relazione 
Angela Albanese
18 Aprile 2019

La scoperta dell’identità – ha scritto Édouard Glissant nel suo libro dal bel titolo Poetica della relazione –
non può essere solo scoperta delle proprie radici, se si intendono le radici come uniche, come «ceppo che
assume tutto su di sé e uccide quanto lo circonda» (Macerata, Quodlibet, 2007, p. 23), ma è anche scoperta
della relazione. Nel mettere in discussione il luogo comune secondo il quale è l’immagine della radice a
definire meglio di ogni altra il concetto di identità, Glissant vi oppone, con Deleuze e Guattari, quella del
rizoma, «radice demoltiplicata che si estende in reticoli nella terra e nell’aria, senza che intervenga alcun
irrimediabile ceppo predatore. […] Il pensiero rizomatico sarebbe all’origine di quella che io chiamo una
poetica della relazione, secondo la quale ogni identità si estende in un rapporto con l’Altro» (p. 23).
Strettamente connesso all’idea del rizoma, che non è mai esclusione ma inclusione e alleanza, è l’altro
concetto portante del pensiero di Glissant, quello di «nomadismo circolare», contrapposto al «nomadismo a
freccia». Se quest’ultimo è il «nomadismo invasore» di chi si sposta da un luogo a un altro per occuparlo e
impossessarsene sterminando i suoi occupanti, il «nomadismo circolare» ha invece natura esplorativa, è il
richiamo alla relazione con l’alterità, non si impone ma si confronta con l’altro nel segno della libertà, della
curiosità, del rispetto, della costruzione comune e condivisa di un’identità (pp. 23-32).  

 

Proprio questo tipo di poetica e di pratica della relazione sembra essere la cifra peculiare della drammaturgia
e della pedagogia teatrale del regista, drammaturgo, scrittore, autore televisivo e cinematografico Gabriele
Vacis, ma sembra essere anche la marca distintiva di uno dei suoi più recenti e importanti progetti, l’Istituto
di pratiche teatrali per la cura della persona, da lui fondato insieme a Roberto Tarasco e Barbara Bonriposi,
e realizzato dal Teatro Stabile di Torino – Teatro Nazionale, grazie al sostegno della Regione Piemonte  e
della Compagnia di San Paolo.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/gabriele-vacis-educare-alla-relazione
https://d10.doppiozero.com/angela-albanese


Cuore di tenebra al teatro Carignano di Torino.

 

L’Istituto di Pratiche Teatrali per la Cura della Persona, nato dalle esperienze di Vacis, Tarasco, Antonia
Spaliviero e dal vasto gruppo di collaboratori e di specialisti che li hanno supportati in questi anni, cerca di
comprendere, far comprendere e mettere in atto l’articolazione della pratica teatrale non più? solo come
momento di creazione di forme artistiche, ma come luogo di integrazione sociale e interculturale, luogo di
inclusione di ogni forma di disabilità e diversità. Sono molteplici le attività svolte dall’Istituto, considerato
anche dal Ministero per i beni e le attività? culturali quale progetto pilota a livello nazionale: i seminari e il
lavoro congiunto con medici, psicologi, psichiatri, psicoterapeuti, studiosi e  ricercatori, con operatori dei
servizi sociali e sanitari; i numerosissimi laboratori nelle scuole culminanti in momenti performativi, come è
avvenuto lo scorso anno con la messa in scena di “Cuore/Tenebra” dal 22 maggio al 18 giugno 2018 al
Teatro Carignano di Torino, che ha coinvolto sei scuole superiori di Torino, Novara e Settimo Torinese; gli
incontri continui con i migranti, registrati in forma di video-colloqui confluiti nei progetti “Colloqui d’Amore
” e “Pensieri migranti” in cui non si parla di immigrati, ma si parla con gli immigrati, intercettandone
l’urgenza di raccontarsi e di essere compresi prima ancora che essere giudicati, ascoltandone le singole storie
di paura e di sogni, di dolore e di speranze, assai distanti dalle opinioni sul fenomeno immigrazione o dalla
sua astratta percezione. “Siamo partiti per conoscere un fenomeno – mi racconta Vacis – e abbiamo finito, in
più di mille colloqui finora, per conoscere delle persone”. Pur nella loro differente articolazione, le molte
attività dell’Istituto convergono però tutte verso un unico intento: l’educazione alla consapevolezza di sé e
dell’altro, l’educazione all’ascolto non eroso dall’abitudine, non mediato dall’opinione pregiudicante,
l’educazione alla relazione, senza la quale nessuna cura, in nessun luogo, può neanche avere inizio. Le
pratiche del teatro che, scrive Vacis, “si prendono cura della persona da sempre, possono supportare la
socialità, la medicina, l’educazione, perché non sono solo gli attori ad aver bisogno di una conoscenza

https://www.listituto.it/progetti/colloqui-damore
https://www.listituto.it/progetti/pensieri-migranti


profonda di sé stessi e degli altri per stare in scena, ma tutte le persone ne hanno bisogno per stare al mondo”.
 

 

È un po’ quello che il regista intende con il termine grotowskiano awareness, parola-chiave e colonna
portante dell’intera sua esperienza artistica e pedagogica, che non corrisponde soltanto alla consapevolezza,
come vorrebbe una prima traduzione del termine dall’inglese, ma implica qualcosa di più, cioè la capacità di
essere presenti a sé stessi e alle cose. Nel pensiero di Vacis la awareness è ciò che tiene insieme la
consapevolezza silenziosa, la presenza e la vigilanza, pensando però alla vigilanza non come controllo
inquisitorio o censorio, ma come intensa consapevolezza dell’esserci, come disposizione a prestare cura a
quello che accade e a chi si ascolta (G. Vacis, Awareness. Dieci giorni con Jerzy Grotowski, Roma, Bulzoni,
2014, p. 238). Annota Montaigne, in uno dei molti sollecitanti passaggi dei suoi Saggi, che “è una perfezione
assoluta, e quasi divina, saper godere lealmente del proprio essere. Noi cerchiamo altre condizioni perché non
comprendiamo l’uso delle nostre, e usciamo fuori di noi perché non sappiamo che cosa c’è dentro. Così
abbiamo un bel montare sui trampoli, ma anche sui trampoli bisogna camminare con le nostre gambe” (vol.
II, a cura di F. Garavini Milano, Adelphi, pp. 1496-97). E strumento elettivo di Vacis per questa educazione a
comprendere che cosa c’è dentro per meglio porsi in relazione con il fuori, è l’esercizio della Schiera, pratica
teatrale e pedagogica dell’ascolto e dell’azione, ossia del corpo che si mette in ascolto degli altri corpi per
creare azioni comuni. Così la descrive: 

 

È tutta una questione di ascolto. […]. Gli attori si accostano l’uno all’altro formando una schiera. Quindi
camminano per un numero indicato di passi variabile a seconda delle dimensioni del luogo in cui si lavora,
per esempio otto passi. All’ottavo passo ci si volta e si continua a camminare per otto passi nella direzione
opposta, quindi ancora in direzione opposta e così via. L’obiettivo è trovare un’unità di presenza tra le
persone che camminano, escludendo ogni affettazione, ogni movimento non strettamente necessario a
camminare naturalmente. Questo esercizio è il punto di partenza e il punto di arrivo di un allenamento che
vuole formare un attore consapevole, autore della propria presenza in scena. Tutto questo non ha niente a che
fare con i personaggi, la psicologia, la messinscena, e nello stesso tempo può essere una tecnica utile per ogni
idea di teatro. Ma prima di tutto la Schiera è energia, è tempo, è ritmo e ascolto, gioia, fiducia, amore […]. A
forza di camminare avanti e indietro cercando di ascoltare gli altri e di comprendere lo spazio, piano piano si
sviluppano azioni. Possono essere danze, canti o vere e proprie scene. C’è un momento in cui tutto sembra
accadere da solo (Scuola per attori a Gerusalemme. Lettera, in «Teatro e Storia», 30, 2009, pp. 214-15).

 

http://(https://www.listituto.it/diario/la-mutazione-narrativa-dellattore


Cuore di tenebra al teatro Carignano di Torino.

 

L’esercizio della Schiera, nato come pratica squisitamente teatrale e tutta interna al percorso drammaturgico
di Vacis – dai suoi germi presenti già in uno dei primi spettacoli del 1985, Elementi di struttura del
sentimento, fino al recente Amleto a Gerusalemme del 2016 – a un certo punto è uscito dal teatro per andare
ad abitare altri luoghi, compresi quelli del disagio, perché tutte le persone, e non solo gli attori, hanno
bisogno, per stare al mondo, di entrare in relazione intima con ciò che sta intorno. Fuori dagli spazi canonici
del teatro e svincolata dall’essere al servizio esclusivo dell’azione drammatica, la pratica della Schiera è
divenuta parte fondativa anche del lavoro laboratoriale che l’Istituto di Pratiche teatrali per la cura della
persona ha intrapreso con scuole e associazioni di varia natura, comprese quelle che si prendono cura di
disabili psichici e fisici, rivelando con ancora maggiore forza la sua natura di esperienza: esperienza di
consapevolezza, di presenza e compresenza, di ascolto, di condivisione e di comprensione non pregiudicata,
non priva di un certo grado di imprevedibilità, com’è, del resto, nella natura stessa di ogni esperienza
autentica. “Ma c’è un altro possibile uso della Schiera”, spiega Vacis, “semplicemente presentarsi di fronte al
pubblico, senza sapere che cosa si farà, e lanciarsi. È molto pericoloso. Ma quando accade ti sembra che tutto
il resto non valga più la pena” («Teatro e Storia», 30, 2009, p. 217).   

 



Generali dell’attività dell’Istituto.

 

È accaduto, per esempio, lo scorso 6 aprile 2019 presso la Sala degli Specchi del Teatro Valli di Reggio
Emilia, dove ho assistito all’esito performativo, a cura di Vacis e Roberto Tarasco, del laboratorio condotto a
partire dal febbraio 2018 dai fondatori dell’Istituto con l’Associazione “ZeroFavole Onlus” di Reggio Emilia,
che del teatro ha fatto in questi anni uno dei punti chiave nel processo formativo di integrazione ed inclusione
di persone con disabilità, o persone messe ai margini della società. Per più di un’ora i ragazzi dell’Istituto di
Torino e i componenti di “ZeroFavole”, di diversa età e alcuni dei quali con gravi disabilità, hanno praticato
la  Schiera guidati dalla figura sommessa, gregaria di Vacis, muovendosi all’unisono, attraversando e
condividendo con noi, non spettatori ma testimoni di un rito, ogni frammento emozionale della loro presenza,
del regolare movimento dei loro corpi, sempre uguale eppure sempre diverso perché diversa è la storia che
ogni singolo sguardo o passo o movenza racconta, ogni istante della loro esperienza. “Fare esperienza di
qualcosa – scrive Heidegger – significa: lungo il cammino, per strada, raggiungere qualcosa. Fare esperienza
di qualcosa significa: che quel qualche cosa al quale giungiamo, mentre siamo in cammino per raggiungerlo,
proprio esso ci sopraggiunge, ci colpisce, ci pretende in quanto ci trasforma secondo se stesso” (In cammino
verso il linguaggio, Milano, Mursia, 1990, p. 141). L’esperienza, nel senso di Heidegger, sopraggiunge, ci
attraversa e, attraversandoci, ci cambia, come quando ci si innamora o ci si ammala, e per questo è
imprevedibile, come talvolta imprevedibile è la Schiera nell’assecondare, durante l’esercizio, il desiderio di
un corpo di rallentare, di fermarsi, oppure di ridere, gioire sfrenatamente e iniziare a correre, riempiendosi di
vento e riempiendo di vento, in quella corsa, anche chi assiste da molto vicino. In quel momento quei ragazzi

http://www.zerofavole.it/


e quelle ragazze sono di vento, un’espressione – “sei di vento” – con cui, racconta Vacis, sua nonna era solita
rimproverarlo bonariamente da bambino e che, capisco solo ora vedendo muoversi la schiera, non vuol dire
soltanto “non stare fermi, essere irrequieti”, ma vuol dire muoversi creando continua sorpresa, muoversi in un
modo che è imprevedibile per chi ti osserva, come imprevedibilmente gira il vento e come imprevedibili, per
noi terrestri, sono le volte degli stormi, a cui Vacis assimila le movenze della Schiera. Un passo denso di
Primo Levi, tratto dalla raccolta L’altrui mestiere, descrive perfettamente la danza degli stormi e, con essa,
quella della Schiera di Vacis: 

 

Come non ammirare […] l’adattabilità degli stormi? […] Visti da lontano, questi voli sembrano nuvole di
fumo: ma poi, a un tratto, si esibiscono in evoluzioni stupefacenti, la nuvola diventa un lungo nastro, poi un
cono, poi una sfera; infine si ridistende e, come una enorme freccia punta sicura verso il ricovero notturno.
Chi comanda l’esercito? E come trasmette i suoi comandi? (P. Levi, Opere, II, a cura di M. Belpoliti, Torino,
Einaudi, 1997, p. 807). 

 

 

Al termine della performance dello scorso 6 aprile 2019 presso la Sala degli Specchi del Teatro Valli di
Reggio Emilia, l’intera Schiera ha spalancato le braccia accennando al volo dello stormo, per poi finire in un
unico abbraccio, tutti stretti l’uno attorno all’altro, come petali di un fiore che si richiuda, o come un enorme
nido pieno di uccelli rientrati per la notte. Ma, appena prima, un’altra potente visione ci ha visitati: quella del
corpo di uno dei ragazzi sospeso nell’aria, in un continuo rotolare che le spalle e le braccia degli altri hanno
assecondato senza lasciarlo cadere, un corpo sorretto dall’abbraccio accogliente di tutti. Torno a casa, e corre
in soccorso ancora Montaigne per continuare a pensare al lavoro di Vacis, al coraggio della sua poetica e



pratica della awareness, al coraggio del lavoro dell’Istituto di pratiche teatrali per la cura della persona: “Per
lasciarsi cadere a capofitto, e da tale altezza, bisogna cader fra le braccia d’un affetto solido, robusto e
fortunato; essi sono rari, se pur ve ne sono” (Montaigne, Saggi, vol. II, cit., p. 1396). 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

