DOPPIOZERO

|| male sl espande nel mondo come un fungo

Francesco Bellusci
14 Aprile 2019

In una lettera scrittaa maestro e amico Karl Jaspers, nel 1947, Hannah Arendt riassunse I’ insegnamento
principale cheritenevadi aver tratto dalle lezioni universitarie e dagli esempi di vitadel grande filosofo
tedesco cosi: “Cio che ho imparato da Lei e che negli anni seguenti mi ha aiutato a orientarmi nellarealta
senza dover vendere lamia anima a essa, come in tempi passati la gente vendeva la propriaanimaal diavolo,
e che la sola cosa che abbia davvero importanza non sono le diverse visioni del mondo, malaverita, quella
verita che si deve pensare e vivere apertamente e non nel proprio piccolo guscio, per quanto confortevole; ho
imparato inoltre che lanecessita, in qualsiasi forma, € solo un fuoco fatuo che cercadi indurci arecitare una
parte invece di tentare di essere uomini”. Non potevaimmaginare in quel momento, che, circaun
quindicennio dopo, si sarebbe materializzata, di fronte alei, |’ incarnazione piu opaca e grottesca,
indecifrabile e tragica, dell’ aderenza a quella“ necessita’, nellafiguradi un rappresentante ragguardevole del
nazismo e uomo chiave dell’ Olocausto: Adolf Eichmann. Lates sulla banalita del male, che Hannah Arendt
forgio sulla scortadella suaoriginale analisi del processo a Eichmann, e stata sovente stigmatizzata o
fraintesa o, paradossalmente, “banalizzata’. Lo fecero in primisi sostenitori dellaradicalitadel male, nelle
cui file militava datempo anche Jaspers, che, pero, mantenne sempre un rapporto dialogante con la sua amata
alieva. Entrambi i fronti, curiosamente, si sono mossi nella cornice dellafilosofia morale kantiana. |
sostenitori dellaradicalita del male, rifacendosi soprattutto aLareligione entro i limiti della sola ragione del
filosofo di Konigsberg, lo vedono scaturire dagli abissi di quel gesto ‘libero’ che portal’ uomo a pervertireiil
rapporto tralalegge morae e laricercadellafelicita, tralalimpidezzarazionae dei doveri e la cogenza degli
impulsi materiali ed egoistici, tanto da obbedire ai primi solo a condizione di soddisfarei secondi.

Abissi cherestano insondabili per laragione, cheil racconto biblico ha cercato di spiegare con il “mito” del
peccato originale, e che, per viadi questa barrierainsormontabile che frappongono a nostro sforzo
conoscitivo, sembrano colorare di “demonico” il fondo dellaliberta umana. Nel secondo caso, a sciogliere

I” enigma Eichmann, vengono in soccorso proprio leintuizioni della Critica della ragion pratica e della
Critica del Giudizio di Kant, che, apartire dal caso Eichmann, diventano non a caso centrali nellariflessione
di Hannah Arendt. Sprovvisto visibilmente di una particolare essenza malvagia o di una natura demoniaca,
cosa fa Eichmann durante il processo? Dichiara di essere un semplice ingranaggio del sistema, di avere
eseguito solo gli ordini, di non avere assunto mai un’iniziativa personale. In altri termini, dichiara di aver
rinunciato o di non riuscire ad essere un “ soggetto” pensante e responsabile. E il carattere banale della sua
personalita si riversa sinistramente sul male estremo che il suo fare, dacui € assente il pensare, produce. Ma,
allo stesso tempo, Eichmann sembra rivendicare una sorta di ortodossia kantiana, quando si difende dicendo
di aver fatto il suo “dovere’. Una contraddizione palese che si smaschera facilmente, quando si considera che
kantianamente adempiere il proprio dovere significa pensare e giudicare legittimo cio che s stafacendo,
assumendosene, quindi, laresponsabilita. Proprio cio chel’ ufficiale delle SS e funzionario del Terzo Reich s
sforza di negare, presentandosi come una semplice rotellina della macchina statale, rimpiazzabile con
chiungue atro, che non si sarebbe comportato altrimenti.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-male-si-espande-nel-mondo-come-un-fungo
https://d10.doppiozero.com/francesco-bellusci

L’incapacitadi Eichmann di pensare agli effetti delle proprie azioni e di mettersi a posto dell’ atro non
dimostrava per Hannah Arendt solo il fatto che, per il tramite di personaggi banali, mediocri e omologati
come Eichmann, il male anche piu aberrante potesse propagarsi come un’ infezione batterica o “ espandersi
sulla superficie del mondo intero come un fungo” (come dice nellalettera di risposta a Gershom Scholem,
che I’ aveva duramente criticata dopo la pubblicazione di Eichmann in Jerusalem), ma eraanche la
controprova clamorosa delle conseguenze inquietanti che poteva avere la distruzione da parte del potere
(totalitario e non) di quello “spazio pubblico”, di cui aveva parlato alcuni anni primain Vita activa. In fondo,
come mostrano anche le “ convergenze paralele’ di Arendt e Jaspers, la comune matrice kantiana congiura
perché queste due versioni sul male si presentino come le due facce di una stessa medaglia, secondo laquale
il male non € un oggetto osservabile, non & una sostanza di cui si possa descrivere la natura. Proprio

nell’ appendice alla polemiche sul caso Eichmann, Hannah Arendt aveva precisato che la suaintenzione era
trarre unalezione da quel caso e non certamente dare una spiegazione del fenomeno o fornire unateoria del
male. Al contrario, semmai, dimostrarne I'impossibilita, considerata appunto la sua banalita.



Alla stessa stregua, giain unalettera del 1946 destinata alla sua allieva, in un carteggio che aveva per oggetto
il celebre corso del filosofo e psichiatra tedesco sulla colpaper i crimini della Germania nazista, Jaspers
aveva scritto: “Nel nazismo non ¢’ e alcunaidea né essenza. Si esaurisce come oggetto della psicologia e della
sociologia, della psicopatologia e della giurisprudenza’.

E daqui che prende le mosse |’ ultima fatica di Ermanno Bencivenga, La stupidita del male. Storia di uomini
cattivi, edito da Feltrinelli, che I’ autore presenta esplicitamente come un omaggio a Hannah Arendt e un libro
a sostegno delle sue tesi, troppo spesso equivocate (le si € rimproverato di pensare che il male non esiste) o
scansate come imbarazzanti (le si € rimproverato di minimizzare I’ intenzionalita criminosa di tanti nazisti
come Eichmann). E il libro, quasi in una sorta di Malum more geometrico demonstratum, approfondisce in
effetti due corollari dellaposizione di Arendt, ricorrendo poi per laloro dimostrazione alla“logica’ poverae



rozzache s riscontranel pensiero e nell’ azione di uomini cattivi per antonomasia, reali o immaginari.
primo & che non si danno mai teorie del male, ma solo teorie del bene, che possono entrare in tensione tra
loro, come ad esempio la morale kantiana e la morale utilitarista, ma sempre con architetture concettuali e
argomentative coerenti e robuste. Secondo corollario: non disponendo di queste teorie e, quindi, di principi
dacui derivare o su cui fondare lalegittimita dei propri atti, gli uomini cattivi sono destinati a giustificarli
sempre in base a un mantra monotono che si riduce a quattro formule: perché mi serve, perché mi piace,
perché é male, perché non posso farne a meno. Quattro formule, matutte ai limiti dellatautologia: 1o faccio
perché lo faccio. E che rinviano non a un piano nhormativo (come le cose devono o dovrebbero essere), ma al
piano dell’ accadere o della mera empiria (come le cose sono o0 accadono), che cometale si prestaauna
spiegazione scientifica che ne ricostruisce le condizioni o le cause (storiche, psicologiche, sociologiche,
fisiologiche, genetiche): un piano sul quale un genocidio o uno stupro avvengono come si puo abbattere su di
noi un terremoto o insorgere una malattia terminale e sul quale I’ unica cosa interessante da dire diventa come
cercare di evitare o scongiurare gli uni e gli altri. Nessuna intelligenza guida e sostanzia il male, ma una
terrificante e noiosa stupidita. Tanto chei suoi paladini, adiverso titolo, per definirlo in qualche modo,
devono ricorrere, esplicitamente o implicitamente, alle distinzioni tra bene e male che fanno le teorie morali
(da Aristotele a Kant). Come Kierkegaard per i suoi stadi dell’ esistenza, Bencivenga fa appello ad alcuni
personaggi-simbolo del male e a loro modo precario e fallace di giustificarlo. Tra questi anchei piu lugubri e
rappresentativi, su cui si orienterebbero le nostre speranze di attingere I’ introvabile essenza del male: Hitler e
il marchese de Sade, i campioni rispettivamente dell’ odio razziale e del libertinaggio. Ma come Bencivenga
dimostra, invano.

Hitler € I’ esempio piu eclatante della giustificazione strumentale del male, che ha prodotto gli eventi piu
nefasti nel Novecento: il male (pulizia etnica, sterminio del popolo ebraico, terrore, crudelta) serve, €
necessario, per raggiungere uno scopo superiore. Ma questo scopo e dedotto implacabilmente dal mancato
riconoscimento di un piano morale indipendente dal piano delle leggi della natura, che, come ci ricorda
Hannah Arendt, per il dittatore erano due: “Una era quelladi ‘ calpestare amorte’ |e altre specie ‘per far
sopravvivere lapropria . L' atraera quelladi ‘non dare troppaimportanza allavita dei singoli individui’, il
che equivaleva a dire che non era sbagliato calpestare a morte individui della propria specie” (A tavola con
Hitler, in: H. Arendt, Antologia, Feltrinelli, Milano 2006, p. 96). Inevitabilmente, |o scopo della vittoria
finale nellalottatrale razze, giainscritto nella natura e dogmati camente assunto, € immediatamente
fagocitato dalla“fredda’ logica dei mezzi adeguati allo scopo: estrarre il “ferro” dall’ umanita dei tedeschi per
plasmare i migliori esecutori del piano della natura e procedere con massacri organizzati fino alla produzione
industriale di cadaveri in appositi campi di sterminio, per eliminare cio che é estraneo al Volksgemeinschaft
tedesco.

E Bencivenga c'invita a pensare a quanto strida questo volto meccanicistico e insulso del male di fronte
all’ammonimento morale di Aristotele, secondo il quale € ‘abile’ chi sa adattare mezzi afini, maé ‘saggio’
solo chi, ragionando, sasceglierei fini giusti. Lo stesso vale se ci rivolgiamo a quel marchese de Sade che
potrebbe oggi assurgere al’ eponimo del “perverso qualunque”’, come lo definisce o psicanalista e sociologo
francese Eugene Enriquez, che, assetato di godimento immediato, si aggira nelle nostre societa
iperconsumistiche e iperindividualiste. Sade € colui che erige alegge I’ anarchia del godimento e laricerca
infinita e sfrenata di piaceri, compreso quelli che derivano dalle sofferenze e umiliazioni inflitte agli altri, a
suo parerei piuintensi. Tuttavia, anche Sade non vaoltre la banalita del “faccio il male perché mi piace” ed
di ladi una prescrizione che si risolve nel cieco assecondare gli istinti fisiologici, che mutano a seconda dei
momenti e delle persone. Nulla Sade ci dice sul perché |e sue pratiche voluttuarie e depravate, presentate in
unacornice estetica di raffinatezza, dovrebbero procurare atutti un piacere vero o comungue un piacere piu
intenso dell’ ascolto di un concerto o di una cenaromantica. Se poi laragione per la quale non riusciamo a
desiderare supplizi e atri piaceri affini e ne preferiamo addirittura altri starebbe nel fatto che siamo troppo
incrostati dalle regole morali della societa, allorasiamo di fronte auna di quelle scorciatoie con cui gli



pseudoteorici del male, come Sade in questo caso, vorrebbero mascherarne la stupidita e vacuita, per
conferirgli unadignitaintellettuale che non ha. 1| male viene cosi esibito come il vero volto che I’uomo
manifesterebbe unavoltatrovato il coraggio di togliere la maschera e |’ autoinganno delle convenzioni sociali
e degli atteggiamenti umanitari, come se le convenzioni sociali fossero tutte di per sé impregnate di ipocrisia
e falsita e non anche codici di relazioni virtuose. Analogamente, riaffiora spesso la suggestione del male
liberatore, come selalibertasi potesse intendere solo come I’ agire senza vincoli esterni, trascurando la
possibilita di restare per converso imbrigliati da quelli interni, e non intenderla anche come sviluppo di
capacita, di vocazioni e delladisciplina che laloro realizzazione comporta.

Forse € nel modo in cui si sostengono vicendevolmente la stupidita del male e il male della stupidita, con il
rifiuto annesso di pensare criticamente e di elevarsi al ragionamento morale, rimanendo adagiati sulle onde
costanti dell’ accadere e dell’ empiria, denunciato nel libro da Ermanno Bencivenga, che rinveniamo laradice
stessa dellarecidivitadel male. Quella sulla gquale Benedetto Croce, prima che si avviasse lariflessione
arendtiana sul totalitarismo e sulla barbarie nazista, al’indomani della piu trionfale e drammatica vittoria del
bene sul male, conseguita con la sconfittain guerra del nazifascismo, senti |’ esigenza di mettere in guardia
quanti avessero tratto da quellavittorial’ incoraggiamento a sognarlain termini definitivi e totali. A chi
ancora pensava di “trascendere” il mondo con il male per un altro mondo, celeste o terreno, senza male,
Crocerispondeva: “Nél’unanél’atradi quelle due forme di trascendenza possono operare la catarsi del
male, non gia perché questa catarsi non siareae e non operi di continuo e essa sola non diadignitaallavita
umana, ma perché I’una come |’ altra pretendono di disgiungersi e di distaccarsi dal male ericacciarlo nel
profondo inferno o annientarlo, laddove la vera catars non si effettua se non in costante congiunzione col
male che superamadi cui, nel superarlo, preparalarinascitain nuovi modi. L’ uomo, lo spirito umano, non
usciramai da questo circolo (o corso e ricorso vichiano), da questo circolo che € lavita. Accettare larealta di
guelle cose stesse che dobbiamo affrontare e condannare e abbattere, e in quest’ atto sentirle e giudicarle
come male, errore e bruttezza, per creare il bene, laverita, labellezza, vuol dire accettare laforza dellavita
animale (utilitaria, edonistica, economica), senzacui ala vita altamente spirituale e morale verrebbe meno la
materia sua come il suo strumento” (B. Croce, Agli amici che cercano il “ trascendente” (1945), in: Etica e
politica, Laterza, 1967, p. 379). In ragione della sua coesistenza diaetticacon il bene, il male alloraesiste e
non scompariramai del tutto. Costituira sempre una minaccia per le sorti dellavitamorale e dellacivilta. A
maggior ragione, ogniqualvoltas riveste di un fascino discreto, sottile, o tentadi avvolgere in un’aura
sublime e misteriosa la suaforza selvaggia e distruttiva, € prezioso il contributo di chi, per converso, come
Ermanno Bencivenga, si pone di fronte ad come |’ anatomopatol ogo della sua aberrante e arida stupidita,
filigrana della sua banalita, simile aquelladi un fungo che si espande sulla superficie del mondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




