DOPPIOZERO

| alingua doppia della poesia

Umberto Fiori
10 Aprile 2019

Lapoesiain diaetto haunalunga e gloriosatradizione nella nostra letteratura, da Carlo Porta a Giuseppe
Gioachino Belli, da Salvatore Di Giacomo a Giacomo Noventa. Negli anni 70 e’ 80 del Novecento si &
assistito a una sua nuova fioritura con autori come Franco Loi, Raffaello Baldini, Franco Scataglini e altri.
Anche alora pero (o proprio alora) I’ uso del dialetto faceva storcere il naso a qualcuno: il sospetto erache
guesta scelta costituisse una fuga all’ indietro, una scorciatoia, un lasciapassare per dire cid chein lingua non
s poteva piu dire. Nella sua Introduzione a Srolegh di Franco Loi (1975), Franco Fortini avvertiva senza
troppi complimenti: “Ho un pregiudizio sulla poesia dialettale. Mi nasce diffidenza per laillusoria
immediatezza offerta dall’ abbandono al suo scivolo struggente, emozionante; come per dire ‘basta’ ad atro,
ad dtrafatica’.

Per un certo periodo, grazie a crescente interesse della critica, la poesiain diaetto arrivo a costituire in Italia
quas unamoda, anche come reazione ai salamelecchi di molta produzione in lingua. Passato il momento di
gloriaha continuato il suo corso, maun po’ piu in ombra.

Oggi, con i primi tre volumi della collana Ardilut della casa editrice Quodlibet, Giorgio Agamben — uno dei
piu eminenti filosofi italiani — propone, a sorpresa, un intenso ritorno di attenzione alla scritturain dialetto.

Non € la primavolta che Agamben si occupadi poesia (notevoli, fragli atri, i suoi contributi su Pascoli, su
Penna, su Caproni), ma questa voltail suo intervento non si limitaall’ interpretazione di un testo o di un
autore: haun carattere quas “militante”; suona come |’ indicazione di una poetica, di un progetto, di un’idea
complessivadi poesia.

Lates —ripropostain vario modo nelle note introduttive del curatore ai tre volumi della collana— é che “una
sortadi bilinguismo e consustanziale alla poesiaitaliana’. Per sostenerla, Agamben richiama Dante, il
dualismo — esposto nel De vulgari eloquentia — tralingua volgare, parlar materno che si riceve per natura,
oralmente, informalmente, e lingua grammatica (il latino) che si apprende invece sui libri, ed e sottoposta a
regole certe e stabili. Un altro punto d appoggio — pit volte ripreso — € il giudizio di Gianfranco Contini,
secondo il quale il bilinguismo di poesiaillustre e poesia diaettale & il dato “originario e costitutivo” della
letteraturaitaliana

Ladiglossiatralatino e volgare prospettata da Dante sembrerebbe ripresentarsi, nella modernita, in quellatra
lingua e dialetto (o, piu propriamente, dialetti). L’ italiano svolgerebbe insomma, oggi, il ruolo di lingua
grammatica, il dialetto quello di parlar materno. Di un tale schema Giacomo Noventasi compiace in un suo
epigramma: “Parché scrivo in dialeto...?/ Dante, Petrarca e quel dai Diese Giorni/ Ga pur scrito in Toscan.//
Seguo I’ esempio”.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-lingua-doppia-della-poesia
https://d10.doppiozero.com/umberto-fiori

Ma é davvero possibile stabilire un’ equivalenzatrail bilinguismo indicato nel De vulgari eloquentia e quello
sperimentato dai poeti dei secoli successivi? Scegliere il volgare per lapoesia (e in gran parte inventarlo,
crearlo), come hafatto Dante, e scegliere un dialetto, un certo dialetto, come hanno fatto Porta e Belli,
Baldini e Loi, sono davvero lastessa cosa? Il ruolo, lanatura, il peso del latino e del volgare nel Medioevo, il
loro rapporto reciproco, sono paragonabili aquelli dell’italiano e dei dialetti nel nostro tempo? Nelle pagine
introduttive di Agamben ai tre volumi di Ardilut, di questo non si ragiona. Il dialetto — che si tratti del
solighese di Zanzotto o del friulano di Pasolini — viene presentato senz’ altro come lingua sorgiva, lingua-
poesia per eccellenza. La complessita della questione emerge perd dai testi pubblicati nella collana, in
particolare da quello che, col titolo In nessuna lingua in nessun luogo, raccoglie per laprimavolta, per la
curadi Stefano Dal Bianco, i testi in dialetto di Andrea Zanzotto, dai quasi inediti Appunti e abbozzi per
un’ecloga in dialetto sulla fine del dialetto (1969-71) a Filo (scritto per il Casanova di Fellini) a quelli
originariamente inseriti nei libri in lingua, da |l Galateo in Bosco a Conglomerati. Il rapporto di Zanzotto col
dialetto — come |a sua opera testimonia— € quanto mai problematico e contraddittorio. || poetane parla, in un
intervento incluso nel volume, come di unalingua“veniente di |a dove non € scrittura(...) né grammatica,
luogo alloradi un logos che resta sempre ‘ erchomenos’, che mai si raggelain un taglio di evento, che rimane
quas ‘infante’ pur nel suo dirsi”.






Il fascino cheil dialetto, logos erchomenos, lingua sempre veniente, esercitae quello di un parlare piu
originario, piu autentico: “sempre ¢’ era qualcosa di fasullo/ in quello che scrivevo initaliano”, dichiara
Zanzotto. E al dialetto, d’ atra parte, dice: “nemmeno tu sei lamiaveralingua’. Laveralingua“sarebbe
potuta nascere/ e non € natamai”. Come si vede, pur inclinando verso I'idea del dialetto come “inconscio”
dellalingua, sua dimensione piu celata e profonda, dungue piu vera, il poetadi Pieve di Soligo si guarda bene
dal mitizzarlo come unico parlare genuino, puro, incontaminato. Soprattutto, contrariamente a quanto
potrebbe far pensare il volume assemblato per Ardilut, non lo sceglie in aternativa allalingua, come invece
fanno i poeti dialettali in senso stretto. Nei libri di Zanzotto, il dialetto fa per o piu da sommesso controcanto
aun testo italianissimo e letteratissimo. Senza le sue asperita e spigolosita, le poesiein solighese ein
veneziano, che In nessuna lingua in nessun luogo raduna come in un’ unica opera, rischiano avolte di
assumere il sapore dolciastro del vernacolo deteriore, di procedere sullo “scivolo” che Fortini paventava.

Accanto a Zanzotto, afare datestimone dellatesi di Agamben sul “bilinguismo consustanziale alla poesia
italiana” troviamo — abbastanza prevedibilmente — Pier Paolo Pasolini. Molto meno prevedibile € che a
rappresentare la sua produzione in friulano non siano le piu note Poesie a Casarsa (1942) o La nuova
gioventu (1975), ma una breve operateatrale, | Turcstal Friul (1944), pubblicata postuma nel 1976. Al testo
di Pasolini vengono affiancate nel libro ben due traduzioni initaliano: una, in prosa come |’ originale, di
Graziella Chiarcoss, curatrice di questa edizione, I’ altra—in versi —di Ivan Crico.

Lasceltadi “versificare” I’ opera— motivata forse dalla necessita di giustificare la presenzadel Turcsin una
collanadi poesia—lasciaperplessi. Al di ladei risultati artistici —sui quali non eil caso qui di discutere—ci

si chiede quanto sia legittimo, oltre che utile, “riscrivere” un testo in unaformadiversadaquellain cui e
nato, provocando oltretutto un effetto di curiosaridondanza (il |ettore — doppiamente informato — e spinto a
saltare continuamente dallatraduzione “di servizio” aquella“poetica’, shirciando cosi suo malgrado, di volta
in volta, nell’ officina del traduttore-poeta).

Nel terzo volume della collana, Quando le ombre si staccano dal muro, di Francesco Giusti (Venezia, 1952),
il bilinguismo proposto da Agamben come “consustanziale alla poesiaitaliana’ si presentain unaforma
davvero particolare. Dato che la copertina preannuncia un “testo afronte”, il lettore s aspetta
ragionevolmente di trovare “afronte” il testo in diaetto: nelle prime pagine, invece, dopo una poesia

d aperturain lingua (Orme, con picchi letterari come “muri enfi d’infiorescenze antiche”), i versi chetrovaa
sinistra— cioe a punto di partenza, per cosi dire —sono in italiano. Sulla destra, ecco il testo in veneziano.
Gia guesta e una sorpresa spiazzante: nelle raccolte in dialetto, di regola, latraduzione del testo in lingua é
collocataapie di paginao, in qualche caso, nella pagina che segue. Questo potrebbe far pensare che nella
prima sezione del libro (“Linguacon lingua”) il rapporto sia sorprendentemente rovesciato, che siail testoin
dialetto, cioé, a“tradurre” quello in italiano. Ma anche questa interpretazione é parzial mente ingannevole:
piu che traduzioni, i testi in veneziano di Giusti sembrano rielaborazioni, reinvenzioni, riscritture di quelli in
lingua, con non poche licenze. Quello che si presenta, dunque, non € latrasposizione da unalingua all’ altra,
ma appunto, come diceil titolo della sezione, un accostamento, un rinvio reciproco, un continuo richiamo a
distanzadi “lingua con lingua’.

Al di ladellates di fondo che la sostiene, 1a proposta editoriale di Agamben e un’ occasione per tornare a
riflettere sulla natura della lingua poetica, e di quellaitalianain particolare. Nella sua prefazione al libro di
Francesco Giusti, il curatore previene I’ accusa piu ovviache investei poeti in diaetto, quella cioe di

rivolgersi “aun mondo che € scomparso o sta scomparendo”. “ Per un curioso paradosso”, scrive, “ questi



poeti non guardano al futuro”; ma subito argomenta, sguainando un paradosso ulteriore: “Come ogni vero
rivoluzionario, il poeta scommette sul passato, si impegna ed emette cambiali su di esso. Non si tratta,
naturalmente, soltanto di un passato cronologico, ma, per cosi dire, del passato eterno dell’ umanita, di
qualcosacomeil ‘posterno eterno’, I’ombra e il bacio eterno di cui parla Zanzotto in Filo”.

Sulla celebrazione del dialetto come lingua “anteriore e infinitamente pit pura’ (Pasolini), come *’ primo
mistero’ che sfugge ad ogni possibile contemplazione” (Zanzotto) o addirittura come lingua messianica (cosi
Agamben interpreta e sviluppa la qualifica di logos erchdmenos proposta da Zanzotto) € lecito nutrire
qualche perplessita.

Piu convincente mi parel’idea di un “bilinguismo immanente in ogni autentica esperienza poetica’. Di quel
bilinguismo, italiano e dialetto sarebbero i due poli canonici. Ma anche il poeta che non ha alle spalle un
dialetto — e non sono pochi, nelle generazioni successive aquelladi Pasolini e Zanzotto — deve comungue
farei conti con I’ “atralingua’, con lalingua che da sempre resta celata, o rimossa, nell’ italiano della
tradizione scritta. Questalingua “atra’ pud non essere un dialetto in senso proprio, manei confronti
dell’italiano lingua grammatica svolge la stessa funzione: ricordare ericercarel’a di ladella pagina, della
letteratura, il luogo in cui la parolaeliberaeviva. Di li, io credo, nasce la poesia.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




QUODLIBET
PIER PAOLO PASOLINI

TURCS TAL FRIUL
TURCHI IN FRIULI

Prefazione di GIORGIO AGAMBEN
Testo e traduzione a cura di GRAZIELLA CHIARCOSSI
Traduzione in versi di IVAN CRICO



