
 

Marcel Detienne: la metis, gli aromi, il sacrificio 
Gianfranco Marrone
24 Marzo 2019

Che cosa è la metis? A seguire Marcel Detienne, che per primo l’ha messa in evidenza nei suoi studi sulla
cultura greca antica, la metis è l’astuzia dell’intelligenza, un modo di conoscere le cose, il mondo e le persone
permeato di intuito, sagacia, attitudine alla previsione, spigliatezza mentale, esercizio della finzione, capacità
di togliersi d’impaccio, vigile attenzione, senso dell’opportunità, abilità in campi fra loro eterocliti. In una
parola: un sapere tattico, forse strategico, ma senza alcuna aspirazione bellica e relativo spargimento di
sangue, senza alcuna volontà di mostrare muscoli o altri banali accessori corporei. La metis è la qualità tipica
della volpe (furba per antonomasia) ma anche del polpo (massimo esperto in camouflage). Ne eccelle Ulisse,
polutropos e perciò sempre vittorioso. La praticano frequentemente i sofisti, odiati dai filosofi perché capaci
di cavarsela egregiamente nelle argomentazioni più difficili, riuscendo a dimostrare una tesi e la sua
contraria. Talvolta può trasformarsi in frode, in bassa impostura. Più spesso è intesa però come quel sapere
pratico che, contrario all’uso della forza, la irride a più non posso.

 

La metis, per Detienne, è una delle componenti fondamentali della cultura greca antica, e ci costringe a
ripensarla per intero. In un libro straordinario che ha fatto epoca, Le astuzie dell’intelligenza nell’antica
Grecia (1974) scritto da Detienne con Jean-Pierre Vernant (di cui è stato collega all’École des hautes études
en sciences sociales, dove ha insegnato fino al 1998), si ridimensiona così sia il ruolo ipertrofico del mito sia
quello altrettanto invadente del logos. Fra il presunto irrazionale della mitologia e l’apollinea emergenza
della razionalità logica della filosofia, si insinua una maniera intermedia di fare e di pensare, che è narrativa
senza essere fittizia, speculativa senza essere sillogistica. La metis sa gestire le oscillazioni fra le categorie
del pensiero, sfrutta l’elemento sorpresa, costruisce ragionamenti figurativi, prende sul serio la poeticità del
linguaggio. È per questo che ha fatto scuola, e la si ritrova facilmente anche al di là dei confini spazio-
temporali entro cui Detienne e Vernant l’hanno rintracciata, ricostruendone le articolazioni e il senso: basti
pensare ai lavori, svolti in tutt’altri terreni di ricerca, portati avanti de Michel De Certeau e François Jullien.

 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/marcel-detienne-la-metis-gli-aromi-il-sacrificio
https://d10.doppiozero.com/gianfranco-marrone


 



  

 

Ed è per questo che, a pochi giorni dalla sua scomparsa avvenuta il 21 marzo scorso a 83 anni (era nato a
Liegi nell’ottobre del 1935), possiamo considerare quest’astuzia dell’intelligenza come la principale
prerogativa dell’intero lavoro di ricerca di Marcel Detienne. Profondo conoscitore dei testi greci antichi,
Detienne ne ha rivoluzionato fortemente l’interpretazione tradizionale, non solo radicandoli nella loro base
sociale e materiale, ma anche e soprattutto ripensandone a fondo le logiche profonde. Facendo tesoro degli
insegnamenti e dei modelli di indagine dell’antropologia strutturale di Claude Lévi-Strauss, Detienne ha fatto
perdere ai greci molta della loro supposta classicità (che troppo a lungo ne faceva dei modelli astratti d’arte e
di pensiero), donandogli in compenso molta umanità e tanto spessore etnologico. Molti dei suoi libri
appaiono oggi come delle pietre miliari in questo senso: I maestri di verità nella Grecia arcaica (1967),
Dioniso e la pantera profumata (1977), L’invenzione della mitologia (1981), La scrittura di Orfeo (1989), La
vita quotidiana degli dèi greci (con Giulia Sissa, 1989), Apollo con il coltello in mano (1998), Dioniso a
cielo aperto (1990), Noi e i greci (2005) e molti altri (La notion de daimon, Comparer l’incomparable, Qui
veut prendre la parole, L’identité nationale, une énigme…) che aspettano ancora d’esser tradotti.

 

Ma quel che più dovrebbe portarci a leggere e a rileggere queste opere, al di là del loro indubbio valore per
gli antichisti di professione (che sapranno e dovranno dirne ancora e meglio), è il fatto che, proprio come per
il caso della metis, risultano essere di grande utilità, senza tema di estrapolazioni pretestuose, per la ulteriore
costituzione di utili metodologie d’analisi socio-culturale, se non per una lettura critica del mondo
contemporaneo. Bastino per adesso due esempi.

 



 



 

Il primo è il bellissimo testo dal titolo I giardini di Adone (1972), dove a partire dai rituali delle feste
Panatenee Detienne ricostituisce la complessa mitologia degli aromi nella Grecia arcaica, e le loro relazioni
con la sessualità, l’agricoltura, la socialità intera. Da una parte c’è Adone, il fanciullo ipersessuato nato
dall’albero della mirra che diviene impotente, appena adulto, cadendo nella lattuga. Dall’altra c’è Demetra,
dea del grano. Quanto il primo gode di un’esuberante vitalità, trasgredendo l’ordine costituito e l’istituzione
matrimoniale, quanto la seconda impone tale ordine, distribuendo il cibo e regolando le pratiche erotiche. I
giardini di Adone sono fatti di aromi forti e penetranti, che si acuiscono al colmo dell’estate per poi lasciare
la terra bruciata dal sole, arida, inutile. I campi di frumento di Demetra, preservando la fertilità della terra,
istituiscono piuttosto la civilizzazione, incanalando il desiderio entro confini assai più ristretti. Laddove gli
aromi tendono al secco, squilibrando il sistema produttivo, i cereali mescolano secco e umido, mantenendo
l’equilibrio fra gli elementi della natura. Ecco insomma la messa in evidenza di un nesso molto forte tra la
sfera religiosa e quella della cultura materiale, l’universo del desiderio sessuale e quello dell’alimentazione.

 

Un altro libro di Detienne legato al cibo e alle tecniche di cottura è La cucina del sacrificio in terra greca
(1979, anche questo con Vernant), dove l’interpretazione del sacrificio viene spostata dal piano
eminentemente religioso a quello più schiettamente politico. Ecco un testo che andrebbe riletto oggi in
relazione alle complesse tematiche circa l’animalismo e il veganesimo. In Grecia antica, secondo Detienne, la
cucina legata alla dieta carnea è di natura politica. Da una parte c’è nel sacrificio dell’animale l’istituzione di
una relazione privilegiata con gli dèi. Ma d’altra parte tale sacrificio costituisce la polis. La figura centrale di
questo evento è il mageiros, personaggio che compie tre diverse azioni: è sacrificatore (colui che immola
l’animale sull’altare), macellatore (colui che divide l’animale in pezzi) e cuoco (colui che lo cucina). I pezzi
in cui viene diviso l’animale non sono per lui tutti uguali, né sono destinati tutti né alla medesima cottura né



al medesimo consumatore. Egli dunque, da un lato, macellando l’animale valorizza diversamente le sue parti:
la carne esterna è molto diversa dagli organi interni, e fra questi ultimi occorre ulteriormente distinguere fra i
visceri (fegato, polmone, milza, reni e cuore) e le interiora (stomaco e intestino). Dall’altro lato, ognuna di
queste parti viene cotta diversamente (arrostita, bollita, affumicata) e variamente distribuita fra i commensali.
Sgozzare, macellare e cucinare sono così la medesima pratica, che ha come fine la divisione dei lacerti
animali e la parallela gerarchizzazione della società. I pezzi migliori (coscia, fianco, spalla, lingua) spettano
al sacerdote, al re e ai principali magistrati della città; il resto, talvolta, si divide in parti uguali ed è estratto a
sorte. Ecco la giustificazione dell’aristocrazia ma anche quella della democrazia. Ognuno mangia secondo il
suo ruolo sociale e politico, ma anche, viceversa, il ruolo sociale si costituisce sulla base del pezzo di carne
che mangia (e che non mangia). Così, il sacrificio non è l’immagine statica di ettolitri di sangue perduto per
far gioire i nostri stomaci di stolidi gourmet con ricco paraocchi d’ordinanza. Si tratta semmai di una struttura
di senso molto complessa, una configurazione antropologica con una precisa articolazione interna. L’atto
dell’uccisione ha senso solo entro una tale configurazione: considerato di per sé, non può che risultare
insensato, insignificante, assurdo, sbagliato. Tutto si tiene.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

