DOPPIOZERO

Meditarela vita

Moreno Montanari
20 Febbraio 2019

Nonostante sia “ mushotoku” ossia, secondo la definizione Zen, senza scopo né spirito di profitto, si parla
spesso della meditazione a partire dai (molti) benefici psicofisici che é€in grado di produrre in chi vi si dedica
con una certa continuitd; tuttavia tale approccio rischiadi tradire il senso originario e decisamente piu
profondo di questa pratica che, come spiega con una prosaispiratissima e atratti poetica ChandraLivia
Candiani, consiste piuttosto nel fare i conti con se stessi per provare, € non necessariamente imparare, a stare
con quel chec'e:

“meditare non € cercare vie d’ uscita ma piuttosto vie d entrata. (...) 11 mondo € pieno di persone che danno
ricette per disfarsi di qualsiasi cosa ci opprima, per non sentire 0 entrare in un’illusione anestetizzante, la
pratica della consapevolezza, invece, insegna a stare, aentrare in intimita con quel che accade, e il paradosso
e che questaintimita & impersonale. Non restiamo invischiati nell’ autonarrazione, I'intimita della
meditazione é contatto con il tessuto dell’ esperienza, con la percezione diretta e non mediata dai concetti”

(p.58).

Si tratta di un passo molto denso, sul quale vale la pena di meditare, che prende immediatamente |l e distanze
da un uso strumentale della meditazione che é piuttosto presentata come un vero e proprio stile di vita, una
postura grazie alla quale, zittendo il brusio del pensiero e delle sue rendicontazioni, ripristinare una certa
intimita con il mondo. Meditare, come scrivevainfatti Maria Zambrano, “é riconquistare il sentire originario
delle cose, del paesaggio, della gente, degli uomini e dei popoli, il sentire della realtaimmediata che apre la
realta del mondo” (Delirio e destino, Raffaello Cortina Editore, 2000, p. 87). Non si pensi che questo
significhi accedere a una dimensione straordinaria: Si tratta piuttosto di apprendere a prestare attenzione a
quelli che Chandra chiama“i miracoli del noto, del cosi giatanto visto chelo si da per scontato.” Riuscendo
afare “spazio intorno a quei gesti tanto ordinari”, lameditazione “li fa brillare e permette che aprano un
varco nell’ oscuritain cui si solito viviamo, nel nostro quotidiano sonno. Allora pian piano si ricevono le
visite di quella consapevolezza’ (p. 19) che s rivelauna“formadi amore” (p. 40), una premura e

un’ attenzione realmente maieutiche perché capaci di facilitare lafiorituradi cio di cui si prendono
amorevolmente cura, rivelandosi capaci, prosegue idealmente Zambrano, di chiamarle “non solo arivelarsi,
ma adivenire, adivenire presenti» (M. Zambrano, L'uomo eil divino, Ed. Il lavoro, Roma, 2009, p. 246), a
fars vive, direbbe, atrove, Chandra.

Che vuol dire che questa particolare forma di «intimita» con cio che accade, in noi e fuori di noi, &
«impersonal e»? Significa che essa non pone piti I'io al centro della propria narrazione mail S, ossia, come
spiegava Jung, qual cosa che “anche noi siamo”. L’ esperienza che ne consegue non e affatto spersonalizzante,
essa chiamaanzi in causal’intero psichismo dell’individuo, masi dain virtu di quella che la psicoanalista
Marion Milner definiva“unaresacreativa’ dell’ego, (M. Milner, Una vita tutta per sé, Moretti & Vitali,
2013, pp. 207, 12 euro) grazie allaquale il soggetto smette di girare attorno a proprio ombellico, a parlare
sempre di sé, per provare piuttosto a essere davvero presente a sé e a osservarsi. Scrive Chandra:


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/meditare-la-vita
https://d10.doppiozero.com/moreno-montanari
https://www.meditazionezen.it/76-benefici-della-meditazione/




Delirio
e destino

R affaello Cortina Editore

(>
&

A
\l
\

Collana diretta
i Gdulic: Giorello




Maria Zambrone, Ddlirio e destino.

“Per essere nella presenza, devo coltivare alungo uno sguardo sull’io, anziché guardare tutto dai suoi occhi.
Anziché guardare il mondo dallarabbia, dallatristezza, dall’ eccitazione, guardo larabbia, latristezza,

I’ eccitazione. La presenza e riconoscere quello che ¢’ g, riconoscere la calma, riconoscere il movimento dei
pensieri, non preferire la calmaal movimento dei pensieri, non scegliere. La presenza € smettere di avere
paura della propria delicatezza.

Cio che osserva la paura non € spaventato, cio che osservalarabbianon € arrabbiato. Nella presenzac'e
discontinuita rispetto all’io. Per sentire la presenza bisognafare un passo fuori dall’io, dalle reazioni mentali
di cui efatto, dalle identificazioni che coprono la sua pauradi non essere niente” (p. 62).

Unaformadi meditazione zen invita a prendere coscienza dei propri pensieri e stati d animo, a riconoscerli
con chiarezza, a etichettarli con una definizione chiara (ad esempio “ansia’) e poi adirsi, mentalmente, “non
i0”. Non siamo di fronte ad un invito ala negazione, tutt’ altro, bisogna avere piena coscienza degli stati

d’ animo che ci attraversano, ma occorre imparare a non identificarsi con essi, ad esercitare quello cheil
buddismo chiama, “non attaccamento” . Questa capacita che “consiste nel sospendere il proprio pensiero, nel
lasciarlo disponibile, vuoto e permeabile al’ oggetto”, spiega Simone Weil, si chiama “ attenzione” (Simone
WEell, Attesa di Dio, Adelphi, 2008, pp. 197) che a sua volta— come Chandra |la consapevolezza e Zambrano
il sapere filosofico — considera una forma d’ amore.

Allo stesso modo, il pensiero non e affatto svilito nelle sue funzioni, al contrario; proprio perché non ha
coperto le emozioni, sostituendosi ad esse, puo rielaborarle e contribuire a chiarirne il senso, il significato, la
portata, dando vita a quello che lo psicoanalista Thomas H. Ogden chiama “pensiero trasformativo”. Siamo

di fronte ad un pensiero che segna“il passaggio da una mentalita basata sull’ evacuazione dell’ esperienza
emotiva disturbante, non mentalizzata, a una mentalitain cui si prova a sognare/pensare la propria esperienza
€, pit avanti, il passaggio dalla conoscenza dellarealta della propria esperienza, al divenire laveritadella
propria esperienza’ (Thomas H. Ogden, Vite non vissute. Esperienza in psicoanalisi, Raffagllo Cortina
editore, 2016, p. 27).



Chandra Livia Candiani
Il silenzio é cosa viva

[’arte della meditazione

Lasciare spazio intorno ai gesti or-
dinari, dargli una stanza, li fa bril-
lare, permette che aprano un varco
nell’oscurita in cui di solito viviamo,
nel nostro quotidiano sonno. Allora,
pian piano, siricevono le visite della
consapevolezza: sono i miracoli del
noto.




Candiani, Il silenzio & cosa viva.

Si capisce qui come quella sospensione del pensiero come atteggiamento giudicante o anche solo
intellettualizzante che Chandra scorge a centro della meditazione e che, ancora una volta sotto altre forme,
staanche al cuore dell’analisi (“prego astenersi dagiudizi” avantaggio delle “libere associazioni”), non abbia
nulla a che vedere con la condanna del pensiero, ma costituisca piuttosto un metodo per valorizzarlo appieno,
imparando innanzitutto a prendere posizione sulle sue prese di posizione, permettendoci di comprendere
come, spesso, gli schemi abituali attraverso i quali organizzala nostra esperienza non siano gli unici
possibili. Per questa ragione, 1o psicoanalista Christopher Bollas si spinge ad affermare che “lapsicoanalis e
unaforma speciale di pratica meditativa che permette agli assiomi del sé di emergere” (C. Bollas, La mente
orientale. Psicoanalis e Cina, Raffaello Cortina Editore, 2013, p. 106). Nonostante s tratti di due percorsi di
consapevolezza evidentemente differenti, & possibile scorgere traloro alcune suggestive analogie che vorrei
gui indicare: entrambi invitano aliberarsi dalle idealizzazioni per imparare ad essere se stessi e a stare con
quel che (si) &, cosicché cio che Chandra dice dell’ esperienza della meditazione, vale senz’ altro anche per
guelladellapsicoanalisi: “non mi chiede di essere esemplare, non mi chiede di essere eroica, non mi chiede
di tendere a niente di ideale, non cancella, non acuisce, sta. Con me. [mi permette di] Imparare astare” (p. 4).

Non solo, dunque, non si tratta di percorsi per uscire dalla condizione che ci preoccupa ma, semmai, per
imparare, come direbbe Hegel, “a soggiornarci, aguardarlafacciain ogni suo farsi,” (G. W. F. Hegel, La
fenomenologia dello spirito, Bompiani, Torino, 2000, p. 87.) a tempo stesso non per accettarla e rassegnars
ad essa ma, come spiega bene Chandra, per accoglierla (p.75) e solo dopo averla accolta, poterlarielaborare,
sino a cambiarle di segno e di significato.

Certo e possibile che si abbial’impressione che simili svolte, le stesse che sottolinea Ogden, avvengano
all’improvviso, come a seguito di un insight particolarmente fecondo; tuttavia esse sono piuttosto il frutto di
una pratica costante che nel tempo ci ha esercitato a stare, ad ascoltare, a comprendere e poi, grazie a questi
passi, aconcepire e vivere diversamente, cio che ci faceva problema; non solo aingquadrarlo da un atro punto
di vista, maanche aporci diversamente rispetto ad esso. Manon s trattadi scoprire una verita profonda

sull’ esistenza, che si svela dietro le apparenze che la nascondevano, quanto, piuttosto, di sviluppare la
possibilita di sperimentare, concepire e poi restare fedele, auna diversamanieradi vivere, di sentire, di
concepire se stessi, il mondo e |’ esistenza tutta. Una fedelta che sara stimolata da un senso di consonanza con
cio che nell’ esercizio di queste pratiche sara stato percepito come maggiormente autentico e significativo
rispetto ai precedenti e abituali schemi di recettivita e di elaborazione dei nostri pensieri e delle nostre
emozioni.

L’irriducibilitadi questo processo a uno schemaimpersonale — nel senso, questa volta, di valido per tutti,
indi pendentemente dalle specificitadi ciascuno —, sottolinea come tanto la meditazione, quanto la
psicoanalisi nelle sue diverse forme, non siano tecniche ma arti (Chandra, p. 59): le prime indicano procedure
valide in se stesse che, se correttamente applicate, conducono necessariamente a risultati prevedibili e gia
testati, le seconde sono invece attivita che coinvolgono I’ intero psichismo dell’ individuo e non possono
verificarsi che secondo i suoi personali talenti, ossiale peculiaritadi ciascuno, assumendo una piega e uno
sviluppo mai del tutto prevedibili apriori e sempre, in qualche modo, unici. Mentre le tecniche richiedono di
compiere atti oggettivi, le arti chiamano in causa comportamenti soggettivi nei quali gli individui non sono
semplici esecutori di procedure mainterpreti, proprio come lo si puo affermare di un artistadel quale si dice
che ha dato prova di una straordinariainterpretazione, frutto non solo del suo sapere ma, non di meno, della
sua personalita e del suo percorso di vita



Per questo entrambe, da ultimo, restano depotenziate se confinate in una o due ore a settimananelle loro
reciproche stanze di riferimento e compiono davvero laloro missione solo se il soggetto assume su di séla
responsabilita di estenderne |’ esperienza allavitadi tutti i giorni. Scrive Chandra:

Maria Zambrone.

“Se la meditazione non dilaga nella vita quotidiana, se non sfida quello che chiamo “il mio carattere”, se
comprendiamo che tutto & meditazione, entrare in casa, uscire, cucinare, parlare, mangiare, dormire, lavorare,
fare|’amore, riduciamo la meditazione a una stampella, una protesi che acquieta un tantino la nostra vita che
resta sempre la stessa, centrata sull’io”. (p. 60)

Che cosac e di male asviluppare unavitaun po’ piu quietae aincentrarlasull’io, vi chiederete? Niente in
S&, manon e per questo che nascono sia la meditazione che la psicoanalisi; entrambe, nel solco della filosofia
antica, mirano piuttosto alla pienafioritura delle nostre potenzialita, che non significa diventare straordinari
ma divenire, appieno, se stessi, compiendo gquello che Jung chiamavail processo di individuazione. E non €
forse delle possibilitadi quel tanto vituperato io che comunque si parlain questo processo, non € lui che deve
diventare se stesso? potreste chiedervi. No, spiega Jung, il soggetto di questo processo deve essereil Sg,
centro della personalita non solo conscio e pienamente consapevole di non essere il padrone di casa, per
citare Freud. In gioco, come intende sottolineare il titolo di questo articolo che mi accingo a concludere, non
c'el’io malavita. Meditare sulla vita permette di meditare anche sull’io, meditare sull’io rischiadi non
dischiudere mai le questioni dellavita. Ma soprattutto chiunque meditasse a fondo sulla propria condizione
esistenziale finirebbe per comprendere, per dirlo con le fulminanti parole del filosofo e psicoanalista Miguel
Benasayag, che “lamiavitanon sono io” (M. Benasayag, Oltre le passioni tristi, Feltrinelli, Milano, 2016, p.
120), che, semmai, ne faccio parte.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

