DOPPIOZERO

Perchéil popolo sposta il vaso?

Ugo Morélli
5 Febbraio 2019


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/perche-il-popolo-sposta-il-vaso
https://d10.doppiozero.com/ugo-morelli

SULLASICUREZZA L POPOLO
L ABBIAMO FATTA  SPOSTERA
FUORI DALVAS). LVASO.




Consenso eironia

Leimplicazioni di questa fulminante vignettadi Altan sono davvero molte. Cosi come é forte la
provocazione nel confronti della nostraindifferenza. La preoccupazione di Baruch Spinozariguardo alla
nostra disposizione a rimanere sudditi emerge in tuttala sua portata. Una domanda potrebbe essere: se anche
di fronte a evidenti errori e scelte sbagliate che persino chi esercitail potere riconosce, quello stesso potere o
unadelle sue espressioni sente di poter contare su una disposizione incondizionata a colludere, compensare,
adattarsi, confermare, comunque e nonostante, il consenso, come sara mai possibile aprire gli occhi, dire di
no, generare una discontinuita e creare un cambiamento dello stato attuale delle cose? La propensione ala
conferma, si sa, prevale nelle nostre scelte e nei nostri comportamenti, anche quando € evidente che
mantenere la consuetudine produrra esiti indesiderabili. Le forme di comunicazione politica che fanno un uso
strumental e della paura sono sempre state una efficace via di manipolazione delle opinioni e delle scelte di
chi governa. Ancor piu efficace si € mostrata e st mostral’individuazione di un nemico, soprattutto se e
inventato, estensibile, non dimostrabile, ma, simbolicamente, di particolare momento ed efficacia. La
divisionein buoni e cattivi fail resto e giustifica le semplificazioni sovraniste. Esempi recenti sono il
comunismo per Berlusconi ei migranti per Salvini. Non si tratta, ovviamente, di fenomeni che non esistono,
madi fenomeni che opportunamente trattati e manipolati toccano sistemi emozionali sensibili e forniscono
una spiegazione in scala uno a uno che si propone anche come soluzione immediata e pratica dei problemi.
L’ obiettivo e saturare ladomanda e i dubbi, impedendo di riflettere sulle conseguenze seconde e terze di
guellache si propone come soluzione immediata.

Che seicentomila e piu immigrati e rifugiati siano trasformati in clandestini dal decreto sicurezza, in Italia,
con conseguenze difficili proprio sulla sicurezza, non diventa motivo di riflessione e analisi, nel momento in
cui s dice cheil provvedimento risolveil problema e crea sicurezza per gli italiani. Quando si sostiene la
negazione degli sharchi, esultando per la cosiddetta soluzione, si saturaladisponibilita ariflettere sul fatto
che primadi tutto si trattadi non lasciare affogare le persone. Sostenendo cheil Presidente della Repubblica
ha firmato unalegge dell’ attuale governo, si impedisce di riflettere sulla gerarchia delle norme e, quindi,
sulla costituzionalita di quellalegge che deve essere comungue subordinata alla Costituzione.

Si, vabene, si potrebbe ribadire: ma perchéil popolo spostail vaso anziché accorgersi che chi governal’ ha
fatta fuori dal vaso e, quindi, mettere in discussione chi governa?

Perché chi halaleadership pud contare su un simile ottundimento della capacita di pensare, criticare, reagire
e cambiare? Perché indifferenti seguiamo chi ci porta nel baratro? Perché perdiamo lalibertaelaciviltadella
convivenzain cambio di false promesse di sicurezza che imprigionano il nostro essere eil sentire?

Diredi no



Mimmo Jodice, No, 1976.

Insomma, in una parola di due lettere, perché e cosi difficile dire di NO?

Eppure vi € un potenziale creativo nella negazione che é forse irraggiungibile per atre vie. Quel potenziale
riguarda, principalmente, il rapporto tranorma e anomalia. Allorale domande di primasi complicano
ulteriormente fino a portare a chiederci quale siala sogliadi accessibilitaall’anomalia, allamessain
discussione della normalita dominante o di quella che pare tale. La domanda riguarda soprattutto chi €in
grado di mettere in discussione la cosiddetta normalita e se non si crel uno scarto frala maggioranza delle
persone e una minoranza che, sola, €in grado di sottoporre acritical’ ordine dominante e dire di no.

“Laconoscenzadella‘realta effettuale’ € un’ eccezione, patrimonio di pochi”, come scrive Carlo Ginzburg
citando Machiavelli, in Nondimanco, Adelphi, Milano 20187 Senza una qualche formadi religioneil potere
vigente non pud mantenersi? O meglio, senza una maggioranzadi persone che € fedele aquellaformadi
religione?

Un avverbio in evidente disuso, nondimanco, contiene una posizione e un movimento relazionale e
intersoggettivo di particolare importanza.

L’ eccezione rispetto alla norma politica e morale indica, in effetti, unarottura dell’ ordine, una sua negazione,
una opposizione ale forme dominanti di potere e al consenso che le sostiene. Analizzando con dettaglio e
verifiche particolareggiate e implicazioni della parola nondimanco che ritorna ripetutamente nel Principe di
Machiavelli e segnala un elemento che € al centro della sua opera, Ginzburg scrive:

“...nondimanco sottolinea la tensione tra virtu come energia e virtu come qualita morale. Quest’ ultimo
significato sembra costituire lanorma cui si riferisce, ostentatamente, Machiavelli — per introdurre poi



I’ eccezione che corrisponde allarealta di fatto. Analogamente, in Discorsi, |, XXVI, si legge cheil politico
deve esserein grado di praticare «modi crudelissmi e nimici d’ ogni vivere non solamente cristiano ma
umano... nondimeno colui che non vuole pigliare quella primavia del bene, quando si vuole mantenere
conviene che entri in questo male». Non s tratta di un omaggio di maniera alla moralita convenzionale, bensi
di un riconoscimento della dimensione tragica della politica’ (p. 148).



Carlo Ginzburg

MACHIAVELLI, PASCAL

s R T s .....E.. j .v’n_
A s, S T A ST

o
T -

oo risee

ZrC SERINE e SN

ADELPHI

o
3

Al..

g | A =

.._..”ﬂ.f.!... J__;.a
4 Th. ™ .-. 203



La dimensione tragica della negazione, non solo di chi governamaanche di chi € governato, assume le
caratteristiche di unavirtu. Il problema posto all’inizio € che chi & governato, nella maggior parte dei casi,
non si accinge e dispone a praticare lavirtu della negazione. La difficoltadi dire di no e approfondita da
Machiavelli: “perché lo universale degli uomini si pascono cosi di quel che pare come di quello che & anzi
molte volte st muovono piu per le cose che paiono che per quelle che sono” (p. 214). L’ uso del verbo
“pascono” e decisamente eloquente per indicare la disposizione al conformismo e a consegnarsi a cio che
appare come se fosse larealta. Quella disposizione haforse a che fare con la difficoltadei collettivi a
contenere I’incertezza. Di fronte a un conflitto possibile tende a prevaere il conformismo, rimuovendo di
fatto |’ incertezza e confermando consenso e legittimazione dell’ ordine costituito.

I compito infinito

La potenza del dialogo sta nella suaincertezza. Il dialogo rinvia, in fondo, alla continua possibilita di
immaginarei suoi esiti. Se non ci fosse I’ incertezza dell’ approssimazione e I'immaginazione di esiti possibili
ma non determinati, il dialogo non avrebbe senso e forse non esisterebbe. Né larazionalita del processo e
degli esiti, nélacuriosita che I’ atro suscita, né la solaincertezza degli esiti dell’ approssimazione fanno del
dialogo quello che €, bensi quello che col dialogo si creae si puo creare. |l dialogo €, percio, il luogo del
possibile. Del resto un dialogo, se e effettivo, vive alatemperatura della suacrisi e della suainterruzione.

Michel Foucault, con ladensita del suo rigore, dichiaro in unadelle sue ultime interviste: “niente € piu
inconsistente di un regime politico che e indifferente alla verita; maniente e piu pericoloso di un sistema
politico che pretende di prescrivere laverita. Lafunzione del ‘direil vero’ non deve prendere laformadella
legge, cosi come sarebbe vano credere che risieda a pieno titolo nel giochi spontanei della comunicazione. |l
compito del direil vero e un lavoro infinito: rispettarlo nella sua complessita e un obbligo di cui nessun
potere puo fare economia. Salvo il caso in cui s'impongail silenzio della servitu” (Le souci de la verité,
“Magazine littéraire”, maggio 1984).

Se risulta problematico essere indifferenti alla verita, maallo stesso tempo € pericoloso un regime politico
chelaprescrive, alorain quali direzioni ci interroga la nostraricerca del vero, comunque presente? Mettere
laveritain prescrizione normativa e pericoloso e tendenzial mente totalizzante; allo stesso tempo ridurreiil
rapporto con la verita alla scivol osa situazione del tutto € vero e tutto é falso porterebbe il legame sociale a
unaderivadi indifferenza. Laveritain fondo € unaricerca, un lavoro senzafine, ma e soprattutto un compito
ineludibile, seppur il suo valore consistain una continua domanda. Solo laddove si impone il silenzio della
servitu il problema non esiste perché e eliminato. Tra democrazia, totalitarismo e servitu, quindi, si pone la
guestione della verita, dellatensione verso la verita, del senso della verita, come lo aveva definito Aldo
Giorgio Gargani. La verita come “glassy essence’, come rispecchiamento, e probabilmente uno dei principali
vincoli alacriticaeall’invenzione dell’ inedito. Scrive Gargani:

“In luogo della verita come rispecchiamento, come glassy essence, diventa piu interessante il gioco della
prassi, per esempio inventare o escogitare una societa piu bella e pitl giusta, anziché scoprire lasocieta piu
vera. Si trattera di un’ etica senzafilosofia, senzateoria, senzateoremi, lemmi e scoli, sara qual cosa che solo
laprassi (non per questo cieca) potra generare entro i vincoli dei contesti e delle situazioni storiche. E il vero,
allora, lo perdiamo? Mano, il vero sara, come sempre sara e come e sempre stato, la conseguenza tardiva di
un gesto sociale che I’ ha preceduto, che gli ha preparato il posto dariempire insieme all’ ordine della sua
costituzione” (A. G. Gargani, Il vincolo ei codici simbolici, in A.A.V.V., Il vincolo, Raffaello Cortina
Editore, Milano 2006; p. 86).



Non e probabilmente affermando una verita che ci realizziamo o si valida una conoscenza, maé nel dubbio e
nella possibilitadi dire di no che ci individuiamo e troviamo la nostra distinzione di specie. Il “potere di non”
sta probabilmente alla base della liberta e della democrazia e fondail dialogo che di quelle due esperienze e il
principale fattore costitutivo. Per essere diventato fondamento dell’ agire politico e progettuale umano il “no”
deve avere ache fare con la nostra storia e deve probabilmente avere correlati nella nostra esperienza
evolutivadi specie.

Oltre

Quando siamo diventati capaci di concepire I’ oltre e di riconoscerne I'importanza? E verosimile ritenere che
Cio siaaccaduto con I’ evolversi del pensiero simbolico e della cooperazione e condivisione comunitaria. |1
ruolo del pluralismo e della molteplicita condivisa, cosi come le funzioni svolte dalla comunicazione
cooperativa, sembrano essere stati particolarmente rilevanti per tendere ad andare oltre i comportamenti
individuali immediati e pratici e la semplice imitazione della consuetudine. Cio non vuol dire che laforza
dell’ abitudine, la potenza rassicurante del consueto, la disposizione allaripetizione e al consenso per cio che
e noto eripetitivo si siano dileguate. Tutt’ altro. Dire di si al’ esistente ha convissuto e convive con la capacita
di diredi no. Prove evidenti mostrano, anzi, come la propensione alla conferma dell’ esistente tenda ad essere
prevalente in ogni manifestazione umana, connessa com'’ € ai sistemi emozionali di base e allamemoria
filogenetica con tutte le implicazioni che ne derivano in termini di necessita di tuteladalla paurae
dall’incertezza.

Solo cosi si pud andare oltre, potendo contare su una base sicura, che perd consegna sempre, in unacerta
misura, al rischio del conformismo e dellarinuncia allaricerca della discontinuita. Del resto “oltre”é siaun
avverbio di luogo che di tempo e rimanda, pertanto, al tempo e allo spazio. Andare oltre, percio, indicasiala
disposizione aporre a centro il futuro e non solo il presente, sialapossibilitadi creare spazi di possibilita

rispetto all’ esistente.

Comprendere |’ altro come condizione di possibilita generative.

Lasorellamaggiore di Ludwig Wittgenstein, Hermine, scrive, nei suoi ricordi, di un dialogo col fratello,
dopo lasuadecisione di rinunciare allafilosofiae di fare il maestro elementare.

“Lasua seconda decisione, quelladi scegliere una professione del tutto inappariscente, e se possibile di fare

il maestro elementare in una scuola di campagna, fu per me in un primo tempo incomprensibile, e poiché noi
fratelli slamo abituati a esprimerci per immagini, gli dissi alora, in occasione di una lunga discussione, che
immaginarlo come maestro elementare, lui con la sua raffinata intelligenza filosofica, era come immaginare
uno che volesse usare uno strumento di precisione per aprire una scatoladi latta. Ma Ludwig mi rispose con
un paragone che mi ridusse @ silenzio. Mi disse, infatti: ‘Mi ricordi un uomo che guarda attraverso una
finestra chiusa e che non riesce a capire gli strani movimenti di un passante; non ci riesce perché non sa quale
tempestasi & scatenata la fuori, e che quell’uomo forse fafaticaatenersi in piedi” (H. Wittgenstein,
Familienerinnerungen, acuradi llse Somavilla, Haymon, Insbruck-Wien 2015).

Appare evidente come non vi sia possibilitadi relazione se non come approssimazione, in quanto non c'e
“logos’ senza“dia’: (intersoggettivitd) dia-logo; e non ¢’ € immagine senza azione (azione): immagin-azione.



Il primato dell’ azione e dell’ intersoggettivita nell’ esperienza umana sono possibili in quanto ogni presenza é
unica e per il fatto stesso di essere presente implica una affermazione che e anche negazione, siaalivello
individual e che collettivo.

Verita come negazione

E negando che s affermain democrazia, e cosi s redizzalaforzafragile della democrazia. |1 conflitto,

inteso come dialogo tra differenze, trae origine dalla possibilita umanadi dire di no. C'é dialogo quando ¢’ e
differenza, e |’ elaborazione di una differenzaimplical’ attraversamento di un conflitto di minima o elevata
intensita. Noi siamo quelli che vivono a partire dall’ azione, e cercando significati delle azioni che cosi
diventano esperienze. In questo transito, in cui I’intersoggettivita si fa unicita soggettiva, per I’ unicitarelativa
del sense-making che ci caratterizza, essendo noi intersoggettivi che diventano unici nell’ intersoggettivita,
emergono differenze nell’ attribuzione di senso e di significati. E nella selva delle differenze di significato che
emerge |a necessita/possibilita del dialogo. E in quella situazione originariain cui ognuno & almeno in parte
originale che si crealadifferenza che deve essere continuamente e dialogicamente elaborata. In origine, dal
due nasce | uno, che nascendo istituisce un nuovo inedito due, la cui presenzarichiede elaborazione. Nel
momento in cui I’ uno che nasce € vero, per il fatto stesso di esserci esige |’ elaborazione della differenza che
la sua presenza propone. La verita della presenzarichiede di essere proposta e affermata, in quanto solo
guando diventa vera, cioe quando assume senso per almeno un altro, puo essere riconosciuta come tale. Quel
riconoscimento &, pero, sempre provvisorio e tale darichiedere di essere confermato nel dialogo. Si trattera,
nel tempo, di un riconoscimento che, proprio perché provvisorio, attivaricerca dialogicaallaricerca continua
di riconoscimento. “ Sono sempre piu convinta che le nostre vite dovrebbero reggersi un po’ piu sulla
meraviglia che sul cinismo”, ha detto Isabella Rossdllini [intervista, Robinson, 6 gennaio 2019].

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




