DOPPIOZERO

Dentro latavolozza, |la cenere...

M assimo Recal cati
4 Febbraio 2019

[l trauma dell’opera: “urlo”, “incendio”, “ Sfinge”

Non esiste opera d’ arte che non siain rapporto a un trauma, all’ insistenza di un incontro che sovverteil
nostro rapporto abituale con larealta e che non si lasciadimenticare. |l reale del traumaimpone o
scompaginamento dell’ ordine dellarealta. |1 suo statuto € quello di un’ alteritairriducibile che frantuma
I"inquadramento simbolico del mondo. Allo stesso modo laforza poetica di un’ opera d’ arte resiste ad ogni
tentativo ermeneutico di decifrazione; essa non puo mai essere assorbita da una significazione univoca,
definita, stabilita o da una traduzione ritenuta legittima, ma s spalanca anarchicamente a un universo plurimo
di significazioni, ogni voltamai compiuto, inesauribile, intraducibile. Per questo la cifra ultimadell’ opera

d arte per Claudio Parmiggiani € quelladel silenzio e dell’ enigma. Lo segnalava a suo modo anche Freud
guando ricordava lo sfasamento e la sproporzione che sussistono sempre tral’ intenzione dell’ artistae |’ opera
che essarealizza. Non a caso Parmiggiani ci ricorda che ogni opera d’ arte resta un enigma innanzitutto per il
suo autore il quale stadi fronte a cio che ha creato come un uomo di fronte ad una camera chiusadi cui non
possiede la chiave (C. Parmiggiani, Una fede in niente ma totale, Le lettere, Firenze 2010, p. 95). E questo un
modo di annunciare lo stretto rapporto che unisce |’ opera d arte al’ inconscio. Per il pittore, i tratta, scrive,

di “costruire Sfingi” (Idem, p. 191). Snodo cruciale della poetica di Parmiggiani: |’ opera non manifesta ma
custodisce, non esprime matutelal’ inesprimibile, non esibisce ma nasconde, non svela ma preserva
I"inviolabile, non € unaviadi accesso al mistero ma testimonia piuttosto la suainaccessibilita. 11 suo rapporto
con I’inconscio € un rapporto che non passa dalla separazione topica tra superficie e profondita, visibile e
I'invisibile, luce e ombra, tralavitadiurna della coscienza e la sua interruzione, masi realizza come presenza
silente del segreto. Tutto il suo lavoro artistico contorna questo realeirriducibile a simbolico, a di ladel
teatro della rappresentazione. In questo senso egli attribuisce all’ operad’ arte il compito di disordinare,
scompaginare, alterare il quadro ordinario dellaredta. Seil piano dellarealta possiede, infatti, le
caratteristiche della permanenza, della costanza abitudinaria e dellarassicurazione, I’ evento dell’ opera
irrompe come cio che sovverte larappresentazione teatrale dellarealta. Si trattadi un taglio, di unarottura
traumatica, di una breccia che si apre nel quadro uniforme e gia stabilito della mondanita del mondo.

“Un’ opera deve essere violenta. Deve essere come un pugno nello stomaco. Silenziosa madura, dura ma
silenziosa, come un fuoco sotto la cenere, oscura, ringhiosa’ (Stella Sangue Spirito, Actes Sud, 2003).

Il trauma dell’ opera scollalareatadal reale: I'irruzione del reale disfal’ ordine canonico dellarealta
costringendoci a guardare il mondo con occhi diversi. Si tratta di una perturbazione che nell’ opera d’ arte —
diversamente da quello che accade nella clinica del traumain senso stretto — da luogo a unaformainedita,
non ancora vista, non ancora conosciuta, non ancora pensata, del mondo. Questo significa che mentre nella
sua versione psicopatologicail traumainnesta unaripetizione solo inerte e mortifera dello Stesso, nella sua
versione estetica esso puo invece generare forme nuove, puo trasfigurare o Stesso nell’ inedito, la monotonia


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/dentro-la-tavolozza-la-cenere
https://d10.doppiozero.com/massimo-recalcati

drammatica dellaripetizione in un battito, in un respiro, in unavisione imprevista. L’ evento dell’ opera
appare cosi come un incontro che disarmail confine (difensivo) dellarealta. Il possibile lasciail posto
all’'impossibile: a sonno quieto dellarealta subentrail lampo di un’immagine impensata, I’ impatto con
I"inatteso che turba ogni appaesamento. Se nel tran tran dellarealta, come ricorda Lacan, siamo tutti
addormentati, I’incontro con un’ opera d’ arte € I’incontro con un reale che scuotendoci ci riporta
traumaticamente alla veglia. E quello che accade quando un sogno sconfina nell’ incubo: la tranquillita del
sonno viene inquietata dall’ irruzione di una alterita che ci costringe al risveglio angosciato. Dobbiamo
smettere di dormire per ritornare all’ evento del mondo dal quale il confort del sonno ci ha distanziati.
Parmiggiani lo ricorda a suo modo: davanti aun’ operad’ arte — scrive —“si puo stare solo in silenzio, come
guando s assiste ad unincendio” (Una fede in niente ma totale, Le lettere, 2010).

La neutralita della rappresentazione della realta che caratterizza la versione tradizionale del quadro é scossa
da una perturbazione profonda. L’ enigma dell’ opera disfa le reti abitudinarie della significazione. E un lavoro
di corrosione del linguaggio gia stabilito, convenzionale, che perd pud avvenire — come sa benissimo ogni
grande artista— solo attraverso il linguaggio. Parmiggiani non si accontenta mai della riduzione dell’ essere
alla sua semplice presenza, non accoglie come un dato ontologico la nominazione delle cose fissata una volta
per tutte dal Codice dellalingua. Piuttosto lavora costantemente la presenza attraverso lalama dell’ assenza. I
silenzio necessario di fronte all’ incendio della presenza generato dall’ evento dell’ operariflette questa
incombenza (sempre presente) dell’ assenza. Non a caso Freud stesso, in Osservazioni sull’amore di
traslazione (in Nuovi consigli sulla tecnica della psicoanalisi, in Opere, acuradi C.L. Musatti, vol. 7,
Bollati Boringhieri) ha paragonato unavoltal’ opposizionetrail reale elareataall’irruzione di un incendio
improvviso (reale) che ci sorprende ale spalle mentre ci stiamo gustando tranquillamente uno spettacolo
teatrale (realta).

Questa differenzatrail reale e lareataeé cruciale nell’ operadi Parmiggiani comein quelladi ogni grande
artista. Egli coglie perfettamente I’ eterogeneitatralo statuto traumatico (reale) dell’ operad’ arte e il piano
“teatrale” dellarealta. Per esempio, quando scrive che “I’ operae |’ urlo che fa esplodere, I’ euclidea, perfetta
cittadi cristallo, qui davanti anoi”. L’ operae |’ urlo traumatico del reale che fa esplodere la rappresentazione
euclidea dellarealta. E un urlo cherivelatuttalafragilita—lanaturadi cristallo —, di ogni versione solo
rappresentativa, “teatrale”, del mondo e del linguaggio. Non acaso il vetro e un materiale trai piu
significativi dellasuaricerca. In un’ operatitolata Labirinto di vetri rotti del 1970, I’ artista costruisce

un’ ampia architetturalabirintica fatta di vetro per poi infrangerlaacolpi di mazza. Laframmentazione che ne
derivarivelala potenza dell’ urto dellavitanon con il linguaggio convenzionale, ma col muro del linguaggio
—coni suoi colpi di mazza—, il quale mostrala natura separata, dunque mortale, della vita, che, come la
“cittadi cristallo” costruita da Parmiggiani, € destinata ad essere esposta alla rottura, allaframmentazione e
aladispersione.



Claudio Parmiggiani, Labirinto di vetri rotti.

In un’altraoperadi vetro di grande intensita titolata Naufragi (Porto, ancora, catena— 2007), una grande
ancoradi ferro appare contornata da grandi lastre di vetro anche qui in frantumi: I’ artista mette a centro la
condizione fragilissima della realta umana, il suo essere alla deriva, esposta senza possibilitadi riparo
all’'impatto traumatico della vita e della morte. L’ ancora sembra allora prendere il posto del grido nel suo
farsi appello, invocazione, domanda di un sostegno, di unarisposta, di unaterraimpossibile daraggiungere e,
tuttavia, sempre agognata, di una accoglienza continuamente attesa, eppure semprerinviata. Tuttal’ arte di
Parmiggiani poggia su questo presupposto tragico di fondo: I'incontro con I’ operarivelaguello che la
rappresentazione teatrale della reata occulta; I’ esistenza di un reale che apre “ davanti anoi vetri in frantumi,
macerie, grido, I eco infinito dentro |’ abisso di noi stessi”. Se larealta @ — comeindica Lacan —, unabarriera,
un argine difensivo nei confronti del carattere informe ed enigmatico del reale, I’ operad’ arte divental’ indice
traumatico di questo reale. In gioco, come s vede, € una frattura epistemica della quale Parmiggiani ha
grande consapevolezza. L’ opera d’ arte — diversamente dalla sua nota definizione abertiana— non e affatto
unafinestra sul mondo, non € la scena— I’inquadratura— da dove si puo vedere in modo rassicurante il
fenomeno del mondo, ma éI’irruzione del fuoco e del grido — del grido del fuoco? — che dissesta
radicalmente quella scena. E un incendio che ci sorprende e ci toglie la parola, unaforzainattesa che ci
costringe lalasciare la comoda poltrona da dove guardavamo abitualmente lo spettacolo del mondo.

Il pittore

Parmiggiani pur non utilizzando piu gli strumenti tradizionali della pittura (tavolozza, pennello, quadro,
cavalletto), continuaa definirsi un pittore. Mi sono chiesto spesso perché, che cosalo spinga adefinirs



ancora un pittore. Accade |o stesso anche per Burri e Kounellis, per fare solo due altri significativi esempi. In
questi artisti viene meno il riferimento tradizionale al quadro, ma non quello alla pittura. Se Parmiggiani
continua adefinirsi pittore & perché avverte innanzitutto fortissimala sua provenienza, il suo radicamento
nella storia dell’ arte che |o ha preceduto: Mantegna, Goya, Van Gogh, Malevic e, soprattutto, Morandi. Nella
suaoperail confronto serrato con la storiadell’ arte condensail valore irrinunciabile che egli attribuisce alla
memoria e allatradizione. Mala memoria non & semplicemente — non pud mai essere semplicemente — il
luogo dove il tempo ristagna, si sedimentae si conserva. Anche perché spesso leinstallazioni di Parmiggiani
sono purtroppo destinate ad andare perdute senza lasciare alcunatracciadi sé se non nel reperti fotografici.
Piuttosto |a memoria puo davvero esistere solo nell’ avvenire spettrale dell’ opera, nel suo evento, nella sua
capacita di resistenza. Come sa bene Parmiggiani ogni pittore lavora sul senso profondo dell’immagine, sulla
sua potenzae, insieme, sul suo limite, sulla suaimpossibilita. La pittura eI’ arte che pit di ogni atrainterroga
il limite eil potere dell’immagine. Il pittore non faaltro: interrogare attraverso I’'immagineil limite di ogni
immagine. Accade anche per la poesiarispetto alle leggi transindividuali del linguaggio: scavare lalingua
sino al suo limite per coglierneil suo “centro esterno” — come si esprimeva Lacan —, per sovvertire attraverso
la singolarita anarchica della parolail codice universale del linguaggio. E o stesso movimento che
ritroviamo nel lavoro di Parmiggiani: condurre I'immagine sino al suo “centro esterno”, sino a suo limite piu
estremo, tenderla come fosse un arco sino al suo punto traumatico di rottura; mobilitare |’ eccentricita
dell’immagine rispetto a qualungue afabeto o archivio gia costituito.

Quello chelo interessa &, in atre parole, I'immagine che proviene dall’ inconscio e dal sogno. E I’ eccedenza
dell’immagine rispetto all’illustrazione, alla rappresentazione, alla duplicazione analogica. L'immagine che
viene dall’ inconscio si separa, come fosse un taglio in atto, dalla realta gia vista e conosciuta. E un’immagine
inimmaginabile, immagine di cid che non haimmagine, immagine dell’impossibile daimmaginare,
immagine di tutto cio che e senzaimmagine, immagine che sarendere, come scrive bene Parmiggiani,
sensibilel’invisibile. “Non fatevi nessunaimmagine di me”, diceva Cristo ai suoi discepoli. Qualcosa del
mistero assoluto dellavita e della morte resta (non puo che restare) privo di immagine. Per Parmiggiani la
vocazione dell’immagine e, dunque, della pittura, non €, come per Paul Klee, quella di rendere visibile
I"invisibile, madi mostrare |I’impossibilitadi tradurre esaustivamente I'invisibile in un’immagine visibile o,
se s preferisce, di mostrare che nella sensibilita dell’immagine ¢’ e qual cosa che oltrepassa il suo contorno
visibile. Sicché I'immagine contiene sempre una trascendenza— ogni immagine e sempre piu di un’immagine
—, manon nel senso cherinviaad un essere sovrasensibile, invisibile, “a di &’ o “dentro” I'immagine (su
tutti questi temi, vedi J.L.Nancy, Tre saggi sull’immagine, Cronopio, 2002). E infatti solo nella sensibilita
dell’immagine — nell’immanenza assol uta dell’immagine —, che si pud cogliere cio che latrascende, cio che
resta senzaimmagine possibile, il nocciolo impossibile di ogni immagine.

Morteclinicadel arte esuaresistenza

Unadelletes piu note di Jean Clair € cheil nostro tempo siail tempo della morte clinica dell’ arte (Cfr., De
immundo, Abscondita, 2005). L’ arte muore quando viene reciso il suo rapporto con |’ assoluto dellavitae
dellamorte. Quando il suo statuto reale e traumatico viene misconosciuto, quando lasua pratica s riduce ad
intrattenimento, ad arido intellettualismo o ad un esibizionismo sterilmente provocatorio. La sentenza
diagnostica di Jean Clair pare inscalfibile: la pittura & nella stagione irreversibile del suo tramonto. Basta
entrare in qualunque museo di arte contemporanea per rendersene conto: il corpo della pittura appare come
un corpo morto. Il suo posto e stato preso dallafotografia, dai video, dalle installazioni, dalle performances,
dalle collezioni di oggetti, dai giochi intellettuali e dai virtuosismi concettuali, da vandalismi di ogni genere.
Lasuatensione etica verso |’ assoluto ridicolizzata da un vero e proprio circo mediatico sul quale lo stesso
Parmiggiani non risparmiala suaironiatagliente:



“c’eoggi un’arte che si nutre di Walt Disney... Si riconosce non in Wiligelmo, Giotto, Van Eyck, Leonardo,
Vermeer, Rembrandt, Goya, Brancusi, Boccioni, Kandiskij, Rothko, Giacometti, main Tex Willer, Topo
Gigio, Paperino, Topolino, Lollo Rompicollo, nel ninnolo, nel punto croce della nonna. Qualcuno la chiama
rinascimento. Portain ereditala Banda Bassotti, Gatto Silvestro, Pluto”.

Si tratta di una ulteriore degradazione di quella dimensione “teatrale” dell’ opera d’ arte che Parmiggiani non
tollera. SelI’'immagine si vende sul mercato come se fosse un qualsiasi oggetto tragli altri, sara destinataa
perdere fatalmente la sua forza sovversiva che e proprio quella di sottrarre alla semplice presenza del mondo
la sua evidenza. Per questo egli contrappone a carattere meramente “teatrale” dell’ arte contemporanea,

un’ arte “ anti-teatrale”, anti-rappresentativa, “introversa’, “misteriosa’ capace non di esibire, madi custodire
il suo segreto:

“desidero un’ arte anti-teatrale, perché questa possa avere una suavita sincera, privadi spettacolarita, come
pensata per una microsocieta o una societa segreta. Un'’ arte introversa, misteriosa, che agisca per
evocazioni”.

L’ evocazione sostituisce qui la provocazione come la secretazione sostituisce I esibizione. In un contesto
culturale dove I’ evento dell’ opera viene ridotto alla facile cultura dell’“intrattenimento”, la mossa etica
fondamentale di Parmiggiani € quelladi fare ancora esistere la dimensione tragica dell’ opera, il suo rapporto
con il reale come impossibile, la suavocazione verso |’ assoluto. In questo egli sembra muoversi in un vero e
proprio deserto. Di fronte a divertissement ironico-concettuale o all’ esibizione ostentata e vandalica

dell’ orrido e dell’ abietto — due poli attorno ai quali tende ad oscillare monotonamente |’ arte contemporanea
—, egli intende salvaguardare il mistero dell’ opera facendo vibrare ancorail suo rapporto con I’impossibile.
Per questo nel suo lavoro ornamentalismo, intellettualismo, spiritismo, esibizionismo, concettualismo sono
banditi. E il romanticismo misurato che lo ispira: latecnicadel pittore appare subordinata integral mente
al’emozione e, di conseguenza, diffidente sia verso la sua sterilizzazione (concettualismo), siaverso lasua

esasperazione ostentata (ultra-espressionismo).

Nella suateoria estetica Adorno definisce I’ evento dell’ opera come un luogo di resistenza. Qualcosa

nell’ opera d’ arte, scrive, resiste (Teoria estetica, Einaudi, 1977, p. 17). Si tratta di una resistenza che non puo
essere assimilatané al conformismo della provocazione fine a se stessa dell’ ultra-espressionismo
ipermoderno, né al al’ arido teoreticismo della linea analitica dell’ arte contemporanea.

Piuttosto Parmiggiani avverte fortemente il pericolo di unarecisione del legame che unisce I’ opera a mistero
dellavitae dellamorte. Di qui le sue differenti tecniche di custodia del segreto dell’ opera e del suo silenzio.
Laresistenza—il resto che restae che non s lascia consumare —, trova la sua occasione nel nascondimento,
nella sottrazione, nell’ ombra, nel silenzio, nel segreto, nell’enigma. Si tratta innanzitutto di appartare,
separare, distanziare, alontanare I’ opera dai fuochi fatui del divertissement. Accade in un’installazione di
straordinaria potenza come e Faro d’ Islanda (2000); unatorre-faro dal peso di sei tonnellate e alta quattordici
metri con un vertice luminoso che, diversamente dai fari marittimi, resta sempre acceso, giorno e notte, non
guidaleimbarcazioni lontane dagli scogli masi innalzaa centro del territorio piu desolato dell’ Islanda.
Attorno nessuna presenza umana, nessun segnale di vita, nessuna rappresentazione teatrale. In gioco € qui
solo il valore puro dell’immagine, la possibile estrazione dellaluce dall’ oscurita spessa della notte islandese.
Il Faro d’'Idlanda g, infatti, I'immagine della resistenza stessa dell’immagine di cui s incarica eticamente ed
esteticamente la pratica dell’ arte. Parmiggiani € preciso e risoluto nel dichiararlo: questo faro non € un
oggetto che serve ad uno scopo — a proteggere le imbarcazioni dagli scogli -, ma*“un’immagine’, espressione
dellaforza stessa—indistruttibile — dell’ immagine. E “unatorre di ferro e di luce... non un oggetto ma



un’immagine. Unalampada, levatain alto come un segno di fede. Un’ opera, pura nella suaforma, puranella
suaidedlitd’. L’ Islanda diventa cifra dellalotta epica dell’ uomo “ contro la notte”, dellaluce che “resiste” ala
tentazione del suo annullamento. Anche in questo caso I’ azione dell’ artista contiene di fatto unariflessione
metacritica sul significato stesso dell’ operad’ arte. In ogni opera, come fanotare Adorno, €in gioco € la
resistenza dell’immagine e del suo potere evocativo di fronte a rischio della sua estinzione. In questo caso il
contesto rappresentato dal carattere aspro e inospitale della natura islandese radicalizza la scommessa della
pittura: puo esistere ancora la luce dell’immagine quando tutto sembra agire contro di essa, quando il peso
del buio e cosi oppressivo? Quando I’ assenza di luce sembra condannare I'immagine alla sua morte?

In alternativa al frastuono dellateatralita smodata dell’ arte contemporanes, il silenzio — come quello delle
lande solitarie dell’ Islanda — agisce come uno svuotamento radicale della presenza nella sua semplice
presenza. E il primo passo per provare a sottrarre |’ evento dall’ opera dall’ egemoniaidolatrica della presenza.
Se nella pratica della psicoanalisi I’ analista— in una celebre immagine fornita da Lacan — €l custode del
silenzio, potremmo dire lo stesso per il compito del pittore. Custodire il silenzio restalafinalita pit alta di
un’ operad’ arte: ‘I’ opera— scrive Parmiggiani — e unainiziazione al silenzio”. Il suo primo passo consiste
nellarivalutazione del nascondimento: “é urgente mostrare, scrive, che € piu importante nascondere che
mostrare”. Per preservare |’ inaccessibile, I’inviolabile, il segreto dell’ opera e necessario o strappo, la
sottrazione, il silenzio, il nascondimento, laritrazione, il margine, I’ allontanamento, persino |’ oblio.
Nondimeno, questo oblio non daluogo ad acuna ontologia, non dispiega una definizione generale dell’ essere
che, come per Heidegger, nascondendosi si rivelerebbe, perché — I’ oblio — & sempre, innanzitutto, in
rapporto ad un trauma, ad una ferita senza nome. Non é la verita dell’ essere che nell’ oblio si afferma
ritraendosi, maeil reale traumatico cheinsiste e si ripete; eil reale del tempo che consuma ogni cosa
rendendola polvere, ma e ancheil segreto di un resto che resiste a questa consumazione caricandosi di un
respiro e di unaluce misteriosa. Anche in questo passo Parmiggiani sa essere erede della grande lezione
morandiana: |a sua opera appare introversa, misteriosa, enigmatica, ispirata e orientata verso |’ inaccessibile,
insomma antagoni sta tanto ad ogni estetismo esuberante quanto ad ogni retoricarivoluzionaria. Fragile e
leggera come unafarfalla ma resistente e pesante come una pietra o una campanadi bronzo.

La sopravvivenza dell’arte

L’ emozione che scaturisce dall’incontro con |’ opera non € tanto sussulto interiore, sentimentalismo
irrazionale, vaga vibrazione dell’ affetto, quanto piuttosto, ogni volta, scossa, trauma, lampo, squarcio, urto,
respiro, taglio, ferita, incendio, grido, preghiera. Si tratta della mano dell’ artista che e capace di generare
forme nuove, non ancora viste, hon ancora conosciute, non ancora pensate. Sullo sfondo un ricordo di
infanzia che si presenta come indelebile e al quale possiamo farerisalire I’ origine piu propriadel gesto
creativo come gesto di resurrezione, di ripresa della vita dalla morte:

“Nel fango del fiume pescavo d’ estate con le mani, e d’inverno con un rastrello sul fondo melmoso. | pesci
erano rigidi per il gelo. Unavoltatirati sullarivali raccoglievo comefiori in un prato.”

Trasfigurare i pesci gelati, morti, assiderati dal freddo, pescati nel fiume, in fiori di campo. Lamano del
pittore agisce sempre sul freddo della morte, sprofonda nell’ inverno dell’ assideramento, ma solo per ritrovare
lavita, laprimavera, quel “vento del disgelo” — come direbbe Nietzsche — che diviene I’ occasione per elevare
laferitadellamorte alla dignita della poesia, per trasfigurare i pesci irrigiditi dal freddo delle acquein fiori di
campo. Tuttalalezione estetica ed eticadi Parmiggiani — anche in questo profondamente coerente con il
magistero di Giorgio Morandi — pud essere racchiusain questo gesto. E cio che consente la sopravvivenza
dell’ arte alla sua morte clinica. E questo, tral’altro, un primo significato dell’importanza straordinaria che



assume, come vedremo meglio in seguito, la cenere nel lavoro di Parmiggiani: qualcosaresiste alla
distruzione, allatentazione del nichilismo, alo sprofondamento dell’ essere nel nulla, qualcosa (la cenere) si
rivela eterno, resta per sempre. Se consideriamo la coerenza profonda del suo cammino artistico, non
possiamo non vedere nella celebrazione di questo resto il nucleo pit intimo della pratica dell’ arte, dellaforza
dellapittura.

Lacenere sullaquale dal 1970 in avanti Parmiggiani non smette di lavorare € innanzitutto la cenere stessa
dell’arte, la cenere della sua morte e della sua sopravvivenza alla morte. Parmiggiani dipinge la morte
dell’arte e, insieme, I'impossibilita della sua morte: qualcosaresta, resiste, sopravvive, non si lasciadivorare
dal fuoco, non si perde mai del tutto, non muore. La cenere e I’indice materiale di questo resto che sa durare,
di quel “duro desiderio di durare” con il quale il poeta Paul Eluard — ripreso da Lacan — definival’ essenza del
discorso amoroso. Non é forse proprio questa la dichiarazione pit semplice e piu radicale di Parmiggiani
della quale non dovremmo mai dimenticarci? “ Credo in una sola cosa — afferma risolutamente —, credo
nell’amore, I’ unica cosavera’.

Siamo qui di fronte alla sua postura eticafondamentale: fare arte e resistere, preservare |0 spazio
dell’ evocazione poetica, dell’ invocazione, della preghiera dell’ opera, ma anche dell’amore. E I'amore il filo
invisibile che collegail finito all’infinito, I'immanenzaallatrascendenza, il visibile al’invisibile.

Questo testo € laparte iniziale di un lungo saggio inedito sull’ opera di Parmiggiani. Tutte le citazioni senzaindicazione di
provenienza sono tratte dai libri di Parmiggiani citati nel testo.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




