
 

Due esperienze di Carla Cerati 
Silvia Mazzucchelli
22 Novembre 2018

“Morire di classe”, a cura di Franco Basaglia e Franca Ongaro Basaglia, viene pubblicato nel 1969, “Paradise
Now”, testo collettivo del Living Theatre scritto da Julian Beck e Judith Malina, nel 1970, ambedue da
Einaudi. 

Carla Cerati ha scattato nello stesso anno, il 1968, le fotografie incluse in entrambi i libri. 

Una tensione libertaria è all’origine delle sue immagini, e segna per sempre il gesto del fotografare lungo
tutta la sua storia personale. Un desiderio sempre rinnovato segna il nuovo patto che la fotografa stringe con
la realtà. Dalla reclusione alla libertà: il passo è lungo ma possibile.

 

I due libri sono legati fra loro da una continuità che poggia su fondamenta completamente diverse, ma
giungono a una medesima conclusione: abbattere le barriere di una istituzione chiusa, plasmata da una società
altrettanto chiusa. 

 

Alla base di questa relazione vi sono due processi inversi: l’istituzione manicomiale fa dell’individuo un
pazzo perché vuole essere un individuo; l’attore fa di sé un pazzo perché rivendica la sua individualità. Il
Living mette in scena una sorta di follia volontaria contro un potere che esclude e reclude. Se i malati
vengono privati del loro corpo, gli attori hanno fatto del corpo, e di come il corpo appare, un linguaggio
politico e antagonistico.  Non si deve  più “morire di classe”, il paradiso è finalmente qui. Basta aprire gli
occhi.

 

Entrare nei manicomi è il primo passo. Le foto apparse nel libro provengono da tre diverse istituzioni:
Colorno, vicino a Parma, Gorizia e Firenze, vengono scattate tra aprile e ottobre 1968 da Carla Cerati e
Gianni Berengo Gardin.  Nessuna foto è corredata da didascalie. I due fotografi sono stati anche al
manicomio di Ferrara, ma nel libro non ci sono foto di quel viaggio. Basaglia ha aiutato i fotografi a ottenere
l'accesso ai manicomi di Gorizia e Parma. A Firenze hanno potuto scattare solo una volta. Dinnanzi agli
occhi dei fotografi si delinea quello che Basaglia ribadisce nell’introduzione al libro.

 

La malattia mentale è un malessere di natura sociale. Considerare come patologici comportamenti che sono
espressione di un ordine sociale basato su ingiustizia, repressione e sfruttamento significa scegliere di stare
dalla parte di chi comanda, della classe al potere. Ecco il perché di un titolo così pesante come “Morire di
classe”.  Con la reclusione, l’individuo viene classificato, in via definitiva, come pazzo. Questo marchio
indelebile annulla e sostituisce la sua unicità di essere umano. L’istituzione provvede a sostituirsi al recluso,
a tutti gli internati,  come nuova  e generale soggettività, unica legittimata alla produzione di regole delle

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/due-esperienze-di-carla-cerati
https://d10.doppiozero.com/silvia-mazzucchelli


quali si afferma unica e incontrollata esecutrice.

 

Con le parole di Goffmann, citato nell’introduzione di Franco Basaglia e Franca Ongaro a “Morire di classe”,
“il malato soffre della perdita della propria identità, l’istituzione e i parametri psichiatrici gliene costruiscono
una nuova”, “l’internato assume l’istituzione come proprio corpo, incorporando l’immagine di sé che essa gli
impone”, “la malattia viene così a trasformarsi gradualmente in ciò che è l’istituzione psichiatrica e
l’istituzione trova conferma alla validità dei suoi principi”. Il manicomio diventa così un’istituzione totale,
luogo di annichilimento generalizzato di corpo e psiche, oltre che  di una totale disintegrazione del legame
sociale. Al di là di una mera dicotomia economica, il significato che la parola “classe” assume è lo scarto tra
chi ha e chi non è.

 

Da queste premesse scaturisce la domanda: “Come non ritenerla il risultato del rapporto di prevaricazione di
chi si sente forte perché ha in mano le regole del gioco?”, e immediatamente dopo: “In che modo una
relazione a tal grado oggettivante può essere espressione della finalità terapeutica dell’istituzione?”

 

La fotografia può proporsi come antidoto a questo stato di cose. Se la reclusione dei manicomi  ha funzionato
come un meccanismo di scomparsa, tanto più necessaria sarà ogni apparizione. Le foto di Carla Cerati sono
confutazioni strappate a un mondo buio. Sono immagini che intendono restituire all’individuo la sua forma.
L’inafferrabile, l’inclassificabile, il marginale, l’aleatorio, si fa largo sulla superficie dell’immagine. 

 

Il volto di una giovane internata a Gorizia diviene emblema di una condizione di reclusione a cui può e deve
seguire una possibile liberazione. Non si trova all’interno della struttura, ma poco distante dal cortile. Guarda
verso l’interno, fra le sbarre di una finestra.  Il volto,  stravolto da una smorfia, è attraversato da un’ insolita
bellezza che la violenza dell’istituzione non è riuscita a strapparle via. Le mani, il volto, lo sguardo,
enunciano immediatamente il legame indissolubile che l’immagine fotografica riesce a esprimere tra la
produzione del simile, ovvero la vicinanza all’uomo, e i segni dell’aggressività, la distruzione del simile,
operata dall’istituzione. 

 





Carla Cerati, Ospedale psichiatrico, Gorizia, 1968, (Morire di classe) © Carla Cerati.

O,  come accade in un’altra immagine nel manicomio di Firenze, dove una malata urla la sua rabbia oltre le
sbarre di una finestra dell’edificio, con un’energia così prorompente e disperata, che pretende di essere
ascoltata e sembra dire: sono qui, esisto. 

 

Carla Cerati, Ospedale psichiatrico, Firenze, 1968. (Morire di classe) © Carla Cerati.

 

E se per fare una rivoluzione bisogna prima esistere, il passo successivo è portare squilibrio nell’ordine delle
cose. Niente più inganni. Se vuoi vedere, afferma Julian Beck, “devi essere pazzo, capace di porti di fronte
all’orrore”. Poi potrebbe anche arrivare il Paradiso. E il “Paradise Now” prodotto dal Living Theatre può
considerarsi programma e rappresentazione di questo tentativo. Carla Cerati lo fotografa. “La trama è la
rivoluzione”, si legge negli appunti sulle prove di uno dei suoi membri,  pubblicate nel testo dello spettacolo
a cura di Franco Quadri, dove sono presenti le foto della Cerati insieme a quelle di Gianfranco Mantegna, che
ha recitato per qualche anno con la compagnia. 

 

I gesti del Living  sono impetuosi, incalzanti, voraci. L’opinione pubblica è disturbata da questi attori
itineranti. Il loro è teatro di dissenso, di proclamata non violenza, di odio contro ogni forma di repressione,
servilismo ed obbedienza. Ed è anche la rottura di un’altra radicata  convenzione, l’esistenza dei ruoli di
attore e spettatore. Quest’ultimo viene chiamato in causa, disturbato, provocato, coinvolto e spinto a far parte



integrante di una sola unica azione. Il teatro come azione politica, la rivoluzione con gli strumenti del teatro.
L’immediatezza e la visceralità dell’azione scenica spingono a privilegiare l’espressione corporea più che la
parola, cercando, in questo modo, di rompere le convenzioni, penetrare gli schemi e piantarvi il tarlo della
coscienza, coltivandolo fino a farlo diventare il frutto della liberazione. 

Con i loro ondeggiamenti ritmici, complicati intrecci e immobili quadri viventi, gli interpreti  mimano
l’itinerario di “Paradise Now”, un sogno-viaggio in otto stazioni, ognuna delle quali si compone di tre
momenti. 

 

È un rito, che culmina in una visione che ne determina le azioni, mette a nudo i meccanismi della rivoluzione
nel mondo e  reclama l’intervento del pubblico. Anche qui le barriere sono infrante. L’immagine ha aperto il
varco. Carla Cerati fotografa il Living nel luglio del 1968 ad Avignone, dopo che la compagnia era stata a
Parigi durante le febbrili giornate di maggio. L’impressione, scrive Judith Malina, era quella che “recitare
uno spettacolo lungo le barricate è degradare le barricate. L’attualità del teatro nelle strade superava ogni
falso teatro”. 

 

La fotografia mette realtà e utopia sullo stesso piano. Per la Cerati è giunto il momento di dare corpo a questa
possibilità. Dopo essere entrata  nell’istituzione manicomiale, è ora di assistere e fotografare un altro
sconvolgimento. Nelle giornate di recita di “Paradise Now”, dal 23 al 28 luglio, il Festival, ricorda Franco
Quadri, “sembrò riassumersi in una lotta per aprire o chiudere le porte (…). Le sbarre di ferro dei cancelli
dividevano la compagnia americana dal suo pubblico più consapevole e partecipe, che premeva fuori
dall’arena a cui la direzione del teatro non lo aveva ammesso”. Nei corpi degli attori c’è qualcosa di evidente
che cattura lo sguardo: l’evidenza di un eccesso che va  ricondotta a un’apertura illimitata. Tutto viene messo
in discussione.

 

Le immagini della Cerati diventano anch’esse parte di quel momento, e sembrano voler disattivare i
dispositivi del potere e restituire all’uso comune gli spazi che esso aveva confiscato. Conducono chi guarda,
compresa lei stessa, a riappropriarsi delle forme del corpo, del teatro, della strada attraverso la loro
dissoluzione. 

Le sbarre del manicomio e il volto della giovane reclusa che, da fuori guarda dentro lo spazio della
reclusione, sono le stesse a cui Julian Beck,  ad Avignone,  si aggrappa al di là di una finestra del teatro,  in
procinto di uscire in strada. Il grido della donna evoca e preannuncia quello dell’attore Steve Ben Israel
nell’azione n. 5: “Teatro libero. Prendete l’iniziativa dell’azione”. 

 



Carla Cerati, Paradise Now a Avignone: “Ouvrez les portes!” © Carla Cerati.





Carla Cerati, Azione V: Steve Ben Israel, “Teatro libero. Prendete l’iniziativa dell’azione”, 1968 © Carla
Cerati.

Carla Cerati può o non può esserne stata consapevole, ma tra “Morire di classe” e “Paradise now” non ci
sono analogie o affinità, si tratta di una stessa esperienza vissuta con continuità. Sembra aver accolto il
suggerimento di Julian Beck: “Andare al manicomio per trovare la verità: nello squilibrio dell'ordine delle
cose, nella perversione del vero amore, nelle cisti scoppianti della mente. Non più inganni. Se vuoi vedere
com'è, devi essere pazzo, capace di porti di fronte all'orrore.” 

 

E la fotografia stessa significa azione. Mai come in questi momenti fotografare ha significato essere in
sintonia con gli eventi. Aprire lo sguardo ed aprire la  fotocamera significa forzare un passaggio, infrangere
una reclusione: ecco perché il gesto dell’apertura presuppone quello della trasgressione. E la trasgressione
apre il vedere stesso a un movimento del sapere e a un orientamento della scelta etica: via le sbarre dai
manicomi, via le barriere della società.

 





 

Tra la fine degli anni ‘60 e i primi anni 70 l’Occidente ricostruito si guarda allo specchio e riflette su come e
a spese di chi il miracolo è avvenuto. Un gioioso, feroce e libertario spirito dei tempi alita, soffia e diventa
vortice. Carla Cerati avverte questo vento su di sé e lo sente prepotentemente tutt’attorno. Ma non è una
ragazza o un proletario. È una donna  matura che ha alle spalle un’educazione e un vissuto che le hanno fatto
fare delle scelte. Abbracciare una causa di liberazione non può prescindere dal riconsiderare in modo critico
le proprie scelte. E non si va lontano dal vero se si afferma che queste due esperienze si intrecciano alla sua
condizione umana. Una donna in cerca di una personale liberazione sceglie di fotografare due realtà, tra le
più  emblematiche del '68, accomunate dal medesimo rifiuto verso qualsiasi ordine gerarchico. 

 

Insieme alle barriere infrante, queste immagini hanno rappresentato una breccia anche nella sua vita. Hanno
suscitato in lei un’esperienza interiore, messo in relazione il suo corpo con questi corpi e la sua esigenza di
libertà con la libertà messa in immagine. Non è più possibile  separare l’immagine come oggetto
dall’immagine come operazione del soggetto. La fotografia coincide con la vita.

 

Carla Cerati. Il '68 e Morire di classe. Mostra e convegno.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.milanocastello.it/it/content/carla-cerati-il-%E2%80%9968-e-morire-di-classe-mostra-e-convegno
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



