
 

Punire 
Pietro Barbetta
10 Novembre 2018

Il libro Punire. Una passione contemporanea, di Didier Fassin, uscito per Feltrinelli di recente, ricorda due
testi scritti da suoi conterranei: Perdonare, di Jaques Derrida, uscito nel 2004 per Raffaello Cortina, ultimo
testo del filosofo franco-algerino, lascito culturale del suo pensiero, e Sorvegliare e punire, di Michel
Foucault, del 1976 per Einaudi. 

Quando uscì Perdonare, erano finiti da tempo in Italia e in Germania gli anni di piombo, che avevano
oscurato le conquiste di democrazia degli anni Sessanta e Settanta, almeno fino al 1978, anno cruciale qui da
noi, dove da un lato fu approvata la legge 180 per la definitiva chiusura della reclusione manicomiale e
dall’altra fu consumato l’assassinio di Aldo Moro. Fine di un’epoca, inizio di un’altra, ben peggiore. Tuttavia
la democrazia non si era arresa e l’opera di Derrida aveva fornito un importante contributo a ripensarla; il suo
intervento al Consiglio d’Europa del 21-22 marzo 1996, presso il Parlamento internazionale degli scrittori,
pubblicato in italiano da Cronopio, proponeva le “città rifugio”; luoghi dove, come nei conventi medievali, i
richiedenti asilo potessero trovare protezione umanitaria al di là del diritto positivo e delle norme, definitive o
temporanee, di ciascun paese. 

 

Era il periodo delle Politiche dell’amicizia – per Raffaello Cortina, 1995 - e  dell’ospitalità assoluta, di gran
lunga più importante, secondo Derrida, della verità. Senza ospitalità, anche del pensiero, non c’è scienza. La
scienza diventa tecnologia di dominio. Che cosa diceva Derrida a quell’epoca? Spingeva l’Europa a
riprendere gli ideali attraverso i quali si erano create le democrazie: la protezione umanitaria, la parità dei
diritti, la fine del razzismo. Tutto ciò ha avuto risvolti nell’accoglienza con cui l’Europa si apprestava a
ricevere i nuovi flussi migratori degli anni Novanta. In quel periodo, in Italia, migliaia di immigrati
trovavano sistemazione per loro e le loro famiglie, si integravano nel tessuto sociale del paese in vario modo,
un tessuto, dobbiamo riconoscerlo, malavitoso ben prima delle immigrazioni. Poi la crisi delle istituzioni
giuridiche, attraverso politiche di restrizione e di punizione, la crisi dell’economia reale e, soprattutto, la crisi
culturale. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/punire
https://d10.doppiozero.com/pietro-barbetta




 

Il panorama contemporaneo è del tutto diverso. A questa crisi sono seguiti movimenti radicali di varia natura,
che somigliano a quelli già conosciuti negli anni Venti e Trenta del secolo scorso. Hanno piano piano
trasformato l’Europa in una sorta di campo di punizione e di battaglia, di respingimento e di risentimento.
Ciò ha accresciuto i momenti punitivi e ridotto la flessibilità dell’accoglienza. I casi raccontati da Fassin sono
paradigmatici, così come sono paradigmatiche le notizie che giungono, attraverso i giornali, a proposito delle
conseguenze di certe scelte, come i respingimenti dei migranti o l’affacciarsi degli sviluppi della Brexit, che
potrebbe, in pochi anni, vedere il licenziamento di decine di migliaia di europei dalle aziende del Regno
Unito, dall’oggi al domani. Infatti la Brexit, essendo una norma contro l’Europa, produrrà gravi danni ai
cittadini europei e, probabilmente, una perdita di  “cervelli”, pari a quella che in Italia vediamo accadere da
anni. 

 

Si tratta di un processo spietato, radicale, produttore di nemici altrettanto radicali, in una sorta di guerra di
tutti contro tutti. Di fatto le ideologie più radicali non sono ormai più contro il nemico: l’arabo, l’africano,
l’altro; sono contro chi cerca di essere clemente, accogliente, ospitale presso le proprie stesse file. Gli
attentati alle moschee sufi, le proclamazioni di sterminio dei “marxisti culturali”, la smania di punire il tuo
vicino che non ci sta al risorgere del fascismo è ormai più forte dell’ostilità verso il nemico aperto. Sembra
trattarsi di faide interne per punire, annientare, sterminare le persone moderate del proprio colore, della
propria religione, del proprio stesso mondo.

 

Si è ridotta la flessibilità, è scomparsa la clemenza e qualsiasi tipo di violazione, intenzionale e non, è
sottoposta immediatamente a procedure di punizione. Queste procedure sono tali per cui è difficile avere
appello, l’impoverimento culturale ha prodotto un indurimento dell’animo nelle persone. Dell’altro che
soffre, che fatica, se non intralcia i tuoi progetti, “chi se ne frega”. Crescono le crudeltà e i sadismi a scapito
delle tenerezze e della creazione di intese tra le persone. La comunità si chiudono, l’intesa interna alle
comunità è un’agglutinazione di crudeltà, mentre tra una comunità e l’altra si è drasticamente ridotto
qualsiasi rapporto di diplomazia, le comunità si coalizzano momentaneamente solo per creare dimensioni di
antagonismo nei confronti di chi ne sta fuori, per avere un nemico comune da combattere. È così che, in
Italia, le comunità del Nord, tipicamente nemiche e razziste verso le comunità del Sud, entrano in coalizione
con queste contro i processi migratori esterni e le richieste di asilo politico da parte di soggetti che
appartengono a mondi altri: africani, asiatici, latino-americani, e che cercano di salvarsi dal destino di una
guerra o di una persecuzione dittatoriale. 

 

Didier Fassin fa riferimento anche, come ho anticipato, all’opera di Foucault e a uno dei punti di riferimento
più importanti per Foucault, Nietzsche. Foucault usa il metodo genealogico, trasforma il metodo storico in
una ricerca di ciò che la storia ufficiale, prima di lui, non aveva scritto. Così nasce anche la genesi della
punizione e della sorveglianza. Un problema molto importante per le moderne democrazie: qual è il punto a
cui può giungere una punizione e quale la sua utilità? Se il reo lacera il tessuto comunitario, la punizione
dovrebbe produrre riabilitazione, questo nell’ideologia dei lumi. Tuttavia, come nel modello del Panottico, la
riabilitazione consiste nell’interiorizzazione del sorvegliante attraverso un sistema di osservazione occulto:
devo “contenermi” perché c’è sempre qualcuno che può osservarmi, in qualsiasi momento. Si tratta di
scrivere la storia dell’inconscio, di ciò che non è mai stato raccontato perché questa evenemenzialità è
occultata, nascosta. Come, per esempio, dentro la modernità, il cambiamento del concetto di punizione a
partire dall’idea di sorveglianza, cioè dall’idea di una conoscenza dell’altro che induca il soggetto a ingoiare
il Leviatano, cioè a essere tanto crudele con se stesso da limitare le proprie pulsioni in relazione alla
possibilità di sentirsi osservato dagli altri. 



Così Fassin scrive:

 

“È di nuovo in Nietzsche che dobbiamo cercare l’esplorazione di questa relazione problematica con il
castigo: ‘la voluttà de faire le mal pour le plaisir de le faire [la voluttà di fare il male per il piacere di farlo]
formula che nel suo testo scrive in francese”.

Il piacere di fare il male per farlo non è altro che il volto nascosto del sapere moderno. Se l’illuminismo
contiene i principi della democrazia, tuttavia contiene anche il cancro del totalitarismo, che, in primo luogo,
nega l’esistenza della sofferenza, che pretende che la sofferenza sia sanzionata, esattamente come la
criminalità; ma la sanzione della sofferenza non è altro che il gesto criminale.

 

La società punitiva è dunque una società che introduce dentro se stessa corpi criminali, che non sono
anticorpi: servizi segreti, agenti al servizio di qualche potente, anziché proteggere i cittadini, militari che
obbediscono ai golpisti, anziché difendere il territorio, politici che non si adeguano alle istituzioni
democratiche e alle costituzioni dei loro paesi. Forse non si tratta di eliminare la punizione, se il ministro di
un paese democratico non potesse essere perseguito e punito per un reato che commette, abusando dei suoi
poteri, allora sarebbe davvero finita. Si tratta di limitare la punizione al minimo indispensabile: limitare
obblighi e divieti per esempio, verso i cittadini. Queste sanzioni, questi castighi e punizioni aumentano con
l’ipertrofia burocratica, con le norme, sempre più capziose, di protezione della privacy, con le procedure per
ottenere documenti di qualsiasi tipo, con le maggiori difficoltà a viaggiare nel mondo, con i protocolli
sanitari sempre meno utili a intervenire per produrre salute. Se sanzioni e divieti aumentano, la società è
intaccata e diventa a sua volta società del crimine.

Questa, mi pare, la riflessione principale che emerge dalla lettura di Punire, di Didier Fassin.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





