
 

Idolatria e culto dell’arte 
Aurelio Andrighetto
6 Novembre 2018

“Ti prego, non fare più scendere bambini dal quadro” implorava Pina all’età di nove anni, inginocchiata ai
piedi di una riproduzione oleografica della Vergine con Bambino appesa in camera dei genitori. Sua madre le
aveva raccontato che i bambini scendevano giù dal quel quadro e che non poteva farci nulla se il loro numero
era già arrivato a otto, costringendo Pina ad occuparsi dei più piccoli quando i genitori lavoravano i campi.
Nella campagna piemontese degli anni ’30, l’immagine della Vergine con Bambino stampata su carta telata
era miracolosa: trasformava la cornice nell’infisso di una finestra aperta sull’al di là, attraverso la quale
cadevano sulla terra creature in fasce. L’immagine aveva un potere sovrannaturale. 

 

 

Idoli. Il potere delle immagini è il titolo di una mostra in corso a Venezia organizzata dalla Fondazione
Giancarlo Ligabue, presieduta dal figlio Inti che l'ha fortemente voluta anche come omaggio agli studi
compiuti dal padre (Palazzo Loredan, fino al 20 gennaio). Nelle bellissime sale dell’Istituto Veneto di
Scienze Lettere e Arti sono esposte cento (esattamente cento) statuette che risalgono a un periodo compreso
tra il 4000 e il 2000 avanti Cristo. Sul valore cultuale, politico, celebrativo, funerario o anche solo espressivo
di queste immagini non c’è certezza. Di fatto non tutte le statuette in mostra sono “idoli”. Nel saggio Uno
sguardo sul passato: gli idoli della penisola iberica pubblicato nel catalogo della mostra (Skira, Milano
2018, p. 69), Ruth Maicos Ramos spiega che il termine “idoli” si riferisce a un insieme eterogeneo di piccole

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/idolatria-e-culto-dellarte
https://d10.doppiozero.com/aurelio-andrighetto


statuette antropomorfe e che il suo utilizzo è una convenzione, null’altro. 

 

Sala d’ingresso alla mostra.

La curatrice della mostra Annie Caubet invece invita ad approfondire il significato del termine “idolo”
sottolineando che deriva “dal greco eidolon che significa immagine” (Un mondo in transizione: 4000-2000
a.C., p. 21). In Nascita di immagini e altri scritti su religione, storia, ragione (Il Saggiatore, Milano 1982,
pp. 119-128) Jean-Pierre Vernant analizza il termine “??????? – eid?lon” in riferimento a una concezione
arcaica dell’immagine intesa “come un doppio piuttosto che nel senso in cui noi l’intendiamo oggi”. Tra il
nostro modo di concepire un’immagine e quella di un Greco dei tempi di Omero c’è un abisso e peraltro già
nel pensiero filosofico di Platone il termine assume un significato diverso: l’eid?lon, associato all’eik?n e al
phantasma, diventa falsa apparenza, inganno, illusione priva di sostanza e realtà.

Forse è in questa accezione del termine, tratta dal ventaglio dei significati espressi da eid?lon, che l’ostilità
nei confronti dell’immagine cultuale trova una sua radice. Il termine viene introdotto con la traduzione greca
dell’Antico Testamento avvenuta tra il III e il II secolo a.C. per indicare gli dèi falsi, contrapposti a quello
vero d’Israele. Il termine è poi ripreso nella letteratura cristiana dei primi secoli, in particolare da Prudenzio e
da Tertulliano, nel contesto di un Cristianesimo che assume il vocabolario e le categorie concettuali
dell’ellenismo. 

 



Veduta della sala 3 con prospettiva sulla sala 2.



Dobbiamo dunque partire da qui per una lettura dei reperti in mostra, da una condanna veterotestamentaria
del culto delle immagini, che prende per sé il termine “??????? eid?lon” estendendone il significato?
Sembrerebbe proprio così perché i visitatori si aggirano tra le vetrine espositive con un atteggiamento di
rispettoso raccoglimento, quasi religioso. 

“Oibò! Saranno degli idolatri?”, mi scappa da dire sottovoce.

Il tizio alla mia destra deve aver udito qualcosa perché si è voltato e mi guarda perplesso. Faccio finta di
nulla e distendo lo sguardo sull’intera sala e gli altri visitatori in adorazione, ma non degli idoli. Sono in
adorazione dell’arte. 

L’estetizzazione delle immagini cultuali, iniziata in Europa nel XV secolo, ha formato una nuova categoria di
adoratori. Ne parla Régis Debray nel suo saggio Vita e morte dell’immagine. Una storia dello sguardo in
Occidente (Il Castoro, Milano 2001), riferendosi all’arte che si è emancipata dal religioso per diventare essa
stessa una religione, una religione e un culto dell’arte che si sviluppa in rapporto alla nozione di proprietà
intellettuale e artistica. Questa nozione nasce “quando il committente di un quadro o di un affresco non vuole
più una Crocifissione o una Natività, ma un Bellini o un Raffaello”, scrive Debray nel suo saggio (p.193).
Ecco come i visitatori guardano le figure nelle vetrine: attraverso lo sguardo del primo capitalismo, ma come
le avranno viste gli uomini del 4000-2000 a.C.? 

Non lo sapremo mai.

 

Suonatore di arpa cicladico. Antico Cicladico II (2700-2300 a.C.). Proveniente da Thera (Santorini).
Badisches Landesmuseum, Karlsruhe.



Nella terza sala della mostra è possibile ammirare il Suonatore di arpa cicladico proveniente da Thera. Le
forme che restituiscono all’angolo la piega che è alla radice del suo concetto (l’etimologia del termine risale
al significato di “curvare”, “piegare”) sono bellissime. Osservo incantato la geometria della statuetta.
Rappresenta un uomo, una persona divinizzata o un dio? 

Il significato e la funzione di queste statuette ci sfuggono. Anche per quelle rinvenute in contesti funerari, che
sono quelle in maggior numero, non possiamo dare per scontato che fossero ideate e realizzate appositamente
per questo tipo di pratiche, sostiene Eftychia Zachariou nel suo saggio L’antica e la media Età del Bronzo a
Cipro (p.131). Esprimono l’identità sociale? Il potere politico? I ruoli di genere? Sono oggetti utilizzati con
finalità didattiche durante le cerimonie di iniziazione? Rappresentano esseri umani o creature sovrannaturali?
Sono amuleti propiziatori o segnacoli territoriali? Svolgono una funzione rituale? Politica? Araldica? Sono
immagini totemiche? 

 





Figura plank-shaped in red polished. Bronzo Antico III (2100-2000 a.C.). Cipro, Bellapais Vounous.
Department of Antiquities Cyprus, Nicosia.

Le statuette plank-shaped rinvenute a Cipro attirano la mia attenzione per i motivi decorativi geometrici che
rappresentano indumenti e ornamenti. 

 

Idolo-placca. Neolitico tardo (IV millennio a.C.). Penisola iberica, Granja de Céspedes, Badajoz. Museo
Arqueológico Nacional, Madrid).

Interessanti anche gli Idoli-placca in ardesia ricoperti da incisioni geometriche che si suppone rappresentino
decorazioni tessili. Sembra che i motivi tessili non fossero solo decorativi ma svolgessero anche la funzione
di registrare dati importanti della vita comunitaria, scrive Pedro Azara nel suo saggio L’occhio era nella
tomba e guardava (p.67). Per questa ragione lo studioso sostiene che siano una sorta di pre-scrittura. Mi
piace pensare che lo sferruzzare a maglia delle nostre nonne conservi una forma di scrittura non alfabetica
che interseca il fluire del racconto con il quale la nonna intrattiene i nipoti mentre confeziona calzini,
maglioni e berretti. Osservo incuriosito una delle placche in ardesia. Vista da dietro ricorda un tablet. I segni
alfabetici che digitiamo rapidamente sui nostri dispositivi mobili non si mescolano anche loro facilmente alle
immagini, alle faccine tristi o sorridenti, all’onnipresente segno logografico @ e a una varietà di altri segni
non linguistici? Gli idoli-placca pongono alcune domande al nostro presente, in un certo senso lo interrogano
da lontano.



Chissà cosa mai avranno significato queste incisioni geometriche, mi chiedo aggirandomi nelle sale
deIl’Istituto Veneto di Scienze Lettere e Arti. Le stanze sono invase dal pungente ma piacevole e aromatico
odore dei vecchi libri stipati negli armadi addossati alle pareti. Attraverso l’olfatto percepisco il peso delle
parole sulle immagini esposte. Quali saranno state le narrazioni che accompagnavano queste statuette? 

 

Figura seduta con copricapo del V millennio a.C. rinvenuta a Cuccuru d’Arriu (Carras) in Sardegna. Polo
Museale della Sardegna – Museo Archeologico Nazionale, Cagliari (veduta laterale-anteriore e veduta
laterale-posteriore) - Testa di figura femminile distesa. Antico Cicladico II (2700-2300 a.C.). Collezione
privata, Parigi.

Senza le parole le immagini sono mute e forse per questa ragione ne ammiriamo le forme senza porci il
problema del racconto al quale si riferivano. Ammiriamo i volumi geometrici della Figura seduta con
copricapo del V millennio a.C. e quelli della Testa di figura femminile distesa dell’Antico Cicladico II
perché ci ricordano le sculture di Constantin Brancusi e di Amedeo Modigliani.

 

“Guarda, guarda, qui c’è anche un Henry Moore!” esclama un visitatore indicando al suo amico la Figura
steatopigia seduta del IV millennio a.C. esposta nella sala 4. Molti visitatori si fermano davanti a queste
statuette prendendo appunti o disegnando: sono attratti dal moderno che vedono nell’antico, sono attratti
dall’arte, al culto della quale è dedicata anche questa mostra. 

Dalla cornice della stampa ai piedi della quale pregava la povera Pina non cadono più creature in fasce. Ah!
Come sarebbe stata contenta.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

