DOPPIOZERO

Homo Sacer. Intervista a Giorgio Agamben

Antonio Lucci
29 Ottobre 2018

Il 25 ottobre 2018 & uscita in edizione unica per i tipi Quodlibet I’ opera che ha tenuto Giorgio Agamben
impegnato per vent’anni, vale a direil progetto Homo sacer. Questo, apertosi con il volume omonimo, uscito
nel 1995, si e concluso, infatti, con quello che porta la numerazione 1V.2, L’uso dei corpi, uscito nel 2014,
Nei volumi che fanno parte di quest’ opera sono stati definiti e introdotti nel dibattito fil osofico concetti che
poi diverranno patrimonio comune (anche nel loro essere stati spesso oggetto di critiche) della filosofia
contemporanea: quello di “ sacertas’, di “ nuda vita” , di “ campo”, di “ forma-di-vita” , la dicotomia
“biog/zoe” , per nominarne solo alcuni. L’ enorme successo in particolare del primo volume del progetto nel
mondo anglosassone ha creato e premesse per la diffusione del dibattiti avanzati da Agamben a livello
planetario (Agamben € al momento, con ogni probabilita, il filosofo italiano piu conosciuto all’ estero), tra i
cui effetti di ritorno vi € anche quella che poi sarebbe stata definita Italian Theory, ossia un movimento di
autoriflessione e di interrogazione della filosofia italiana sulle proprie categorie fondative, che ha investito
anche (e soprattutto) il mondo anglofono — interessato a comprendere come un pensatore come Agamben
potesse essere posto in dialogo con altri autori, sempreitaliani, che hanno animato i dibattiti teorico-critici
dei decenni scorsi (tratutti Toni Negri e Roberto Esposito).

L’ intervista che segue, che si concentra principal mente sul progetto Homo sacer e sulla struttura del volume
in uscita, é frutto di una riflessione di chi scrive riguardo alle questioni “ architettoniche” dell’ opera
agambeniana. Oltre a dovere un sincero ringraziamento a Giorgio Agamben per |’ occasione di dialogo,
vorrei in questa sede ringraziare I’amico Carlo Salzani per i preziosi suggerimenti che mi hanno portato alla
formulazione di alcune delle domande presentate.

Antonio Lucci: Giorgio Agamben, escono in questi giorni, per Quodlibet, in un’edizione unicai nove volumi
di Homo sacer, un lavoro che I ha tenuta occupata, praticamente, per vent’ anni. Lel stesso, nella prefazione
all’ultimo dei volumi della serie, L’ uso dei corpi, sosteneva che un’ opera «puo essere solo abbandonata,
rifiutando, all’ epoca, di mettere la parola“fine” al progetto. In questa edizione completa, Lel vede, atre anni
di distanza dalla pubblicazione dell’ ultimo volume del progetto, un lavoro definitivamente chiuso, o qualcosa
ancora passibile di integrazioni?

Giorgio Agamben: Nel pensiero, come nella vita, non é facile sapere che cosa € definitivamente chiuso e che
cosa € ancora aperto. Una genealogia della politica occidentale come quella che ho intrapreso in Homo
sacer potrebbe continuare senza fine. In questo senso, I’ opera compiuta &€ sempre un frammento.

L’ apparenza di compiutezza di un’ opera e dovuta piuttosto a ragioni per cosi dire architettoniche e
stilistiche ed & soltanto perché I’ edificio mi sembrava aver raggiunto una forma coerente che ho potuto
abbandonarlo. Un’integrazione in senso tecnico € la lunga nota di quindici pagine sul concetto di guerra che
ho aggiunto a Stasis in questa edizione. Ma preferisco considerare altre ricerche che ho pubblicato e potro
eventual mente pubblicare in futuro come opere autonome. Del resto ognuno dei nove volumi qui raccolti era


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/homo-sacer-intervista-giorgio-agamben
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci

nato con una vita propria e la loro composizione in un insieme non segue soltanto criteri logici e concettuali.
Seil primo livello di una composizione filosofica e certamente concettuale, I’ ultimo, come ricordava
Benjamin, & di ordine musicale.

Una domanda riguardante |’ architettura generale del progetto, che prende il nome complessivo dal volumel:
Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita. Originariamente questo volume € I’ unico a non essere
numerato, il che potrebbe dare I’idea che il volume fosse stato pensato per essere autoconclusivo. D’ altra
parte, la chiusura dello stesso libro apriva gia all’ epoca alla possibilita di un ampliamento futuro delle
ricerche Ii presentate, come indicail passaggio conclusivo: «Se chiamiamo forma-di-vita questo essere che &
solo la sua nuda esistenza, questa vita che € la sua forma e resta inseparabile da essa, aloravedremo aprirsi
un campo di ricercache giace al di ladi quello definito dall’ intersezione di politica e filosofia, scienze

medi co-biol ogiche e giurisprudenza. Ma prima occorrera verificare come, all’interno dei confini di queste
discipline, qualcosa come una nuda vita abbia potuto essere pensato e in che modo, nel loro sviluppo storico,
esse abbiano finito con I’ urtarsi aun limite oltre il quale esse non possono proseguire, se non arischio di una
catastrofe biopolitica senza precedenti» (Homo sacer. Il potere sovrano e la nuda vita, p. 211). Quando ha
pensato e scritto questo primo testo, aveva giain mente di non limitarsi a un solo volume, madi fare di Homo
sacer un progetto?

Anche se sapevo con certezza che avevo intrapreso una ricerca di lungo respiro, non avevo ancora un’idea
precisa della sua articolazione. Ho cominciato a intravederla con maggior chiarezza mentre lavoravo a
Stato di eccezione. Compresi, ciog, che una ricerca come la mia doveva necessariamente comportare una
serie di indagini archeologiche, che sono quelle che sono andate a formare la seconda sezione dell’ opera
(oltre allo stato di eccezione, la guerra civile, il giuramento, I’ economia, I’ ufficio — e va da sé che altre
avrebbero potuto aggiungersi). Quanto all’ ultima sezione, come la sua citazione suggerisce, ero consapevole
fin dall’inizio che doveva essere dedicata a una definizione della forma-di-vita.

| primi tre volumi usciti nel progetto, Homo sacer, Cio che resta di Auschwitz e Stato d’ eccezione, sono
chiaramente animati da un interesse politico. Nel primo vengono teorizzate due delle categorie filosofiche
che avranno poi piu successo nella seconda meta degli anni Novanta e nel primo decennio del nuovo
millennio: quelladi “nudavita’ edi “campo”. Si sono serviti di queste categorie filosofi, antropologi,
sociologi, persino geografi. Nei libri successivi pero, I interesse politico esplicito sembralasciare il posto
all’analisi archeologicaei due succitati concetti perdono un po' laloro centralita, mi sembra. Ritiene questi
due concetti ancora centrali per la Suafilosofia?

Non ha senso distinguere I’ analisi archeologica da quella politica. Una ricerca filosofica che non ha la
forma di un’archeologia rischia oggi di finire nella chiacchiera. E non solo perché |’ archeologia é la sola
via di accesso alla comprensione del presente, ma perché |’ essere si da sempre come un passato, ha
costitutivamente bisogno di un’archeologia. | due concetti che lel ha menzonato, avevano il loro posto eil
loro senso in una ricerca archeologica sulla struttura del potere e non possono essere separati da questa.
Certo, al loro apparire a meta degli anni novanta, questi due concetti suscitarono polemiche e scandalo, e
faticai non poco per far capire in che senso la produzione della nuda vita definiva |’ operazione
fondamentale del potere e perché il campo e non la citta fosse il paradigma politico della modernita. Oggi,
negli spazi integralmente depoliticizzati delle nostre societa postdemocratiche, in cui o stato d’ eccezione &
diventato la regola, quei concetti sono diventati quasi banali. Comunque si preferisce spesso usarli in modo
generico, al di fuori del contesto in cui erano stati creati e dal quale sono inseparabili; alcuni hanno perfino



semplicemente rovesciato la nuda vita e la biopolitica in categorie positive, operazione quanto meno
incauta.



Quodlibet
Giorgio Agamben

Homo sacer

EDIZIONE INTEGRALE



Una domanda sempre relativa alla prima parte del progetto, in particolare ai volumi | ell. Sesi considerano il
volume di apertura del progetto, Homo sacer, e quelli presenti nella parte Il latinita e grecita appaiono essere
in perfetto equilibrio, fin dai titoli dei testi, tre latini (Homo sacer, lustitium, Opus dei) e tre greci (Stasis,
Horkos, Oikonomia). Questo suo non voler dare la predominanza né alla tradizione greca né a quellaromana
e voluto? Oppure, malgrado |’ equilibrio trai titoli, a Suo parere nel progetto Homo sacer una delle due
tradizioni e prioritariarispetto all’ altra?

Non avevo alcuna preoccupazione di mantenere I’ equilibrio fra le due culture classiche ei titoli non devono
trarre in inganno. Lavoravo su testi latini o greci senza preconcetti secondo le necessita dellaricercaein
ciascuna delle mie indagini archeologiche e due tradizioni continuamente si incrociano. L’ enorme influenza
che ha esercitato sull’ occidente il diritto romano mi ha spesso obbligato a confrontarmi con il mondo latino,
ma la Grecia, come piu tardi la teologia cristiana, € ugualmente presente. Decisivo piuttosto per me e che
I"inchiesta archeologica raggiunga ogni volta un punto in cui tra il fenomeno storico e le fonti e i documenti
che ce lo hanno trasmesso ¢’ € uno iato e una non coincidenza. A questo punto, che si potrebbe definireiil
punto di insorgenza del fenomeno o, come lo chiamava Overbeck, la sua preistoria, le fonti e le tradizioni
vengono meno el passato eil presente, la preistoria e la poststoria s fronteggiano e sembrano quasi
toccars.

Ancora una domanda sull’importanza delle diverse tradizioni filosofiche per il Suo progetto. Dopo la
conclusione di Homo sacer, Lel ha pubblicato un testo — Karman. Breve trattato sull’ azione, la colpa eil
gesto (2017) —in cui si confronta con una genealogia del concetto di colpa, e — per quello che posso

ricordare, mi corregga se sbaglio — per la primavoltain maniera diffusa col pensiero orientale. Karman non
avrebbe potuto, forse, fare parte anch’ dellasezione Il di Homo sacer? O il pensiero orientale e troppo
lontano dal progetto di un’ archeologia della politica occidentale? Detto altrimenti: secondo Lei, le categorie
filosofiche soggiacenti alla struttura concettuale del mondo contemporaneo sono principal mente quelle
derivate dall’ asse geneal ogico greco-romano-cristiano, o ¢i sono altre tradizioni che hanno influito in maniera
decisiva sul nostro presente?

lo lavoro solo su ambiti dei quali posso controllare le fonti di prima mano. Questo non significa che le
tradizioni, come quelle orientali, di cui non conosco la lingua non mi interessino: significa solo che non
posso pretendere di parlarne seriamente. In “ Karman”, il pensiero indiano non e oggetto di una indagine
archeologica, ma viene solo citato per |I’analogia che secondo alcuni studiosi esiste fra il termine sanscrito
karman eil latino crimen, che designano entrambi |’ azione imputabile a un soggetto e gravida di
conseguenze.

Probabilmente la parte 11 del progetto e quella che, usando una categoria che Lei stesso introduce in
Sgnatura Rerum nel 2008, procede maggiormente per “paradigmi”. Guardando alla nuovadisposizione e
nomenclatura dei testi che fanno parte del progetto, sembra quasi che due categorie appartenenti al mondo
romano, quelladi lustitium e di Opus dei, formino la parentesi di aperturae di chiusuraentro cui si
inseriscono tre categorie greche, quelle di Stasis, Horkos e Oikonomia. Questi volumi della seconda parte di
Homo sacer, eil loro ordinamento, sono daintendersi come interconnessi, da leggersi in continuital’ uno con
I"altro? O sono da prendere, appunto, come paradigmi che — La cito — vanno mantenuti «nellaloro
dispersione» (Sgnatura rerum, 81), a fine di darci immagini e Urszenen molteplici che hanno condotto fino
a cuore pulsante della nostra epoca?



Ancora una volta, le connessioni sono nelle cose e non nell’ arbitrio dell’ autore. Pit che “ scene originali”,
io cerco di raggiungere ogni volta quello che Foucault chiamava un apriori storico, che per me coincide,
come ho appena detto, col punto in cui appare uno scarto fra il fenomeno nella sua sorgivita e le fonti ei
documenti che ce |’ hanno trasmesso, frala preistoria e la storia. A questo punto la ricerca storica e quella
archeol ogico-filosofica si dividono.

Il volume I11 del progetto portaorail titolo “Auschwitz”, e non piu “Cio che restadi Auschwitz”. Come mai
ha voluto rinunciare al rimando al “resto”, che & una categoria cosi importante per tutta |’ architettura del Suo
volume?

Cambiare un titolo non significa in alcun modo rinunciare a un concetto. “ Resto” € una categoria
importante nelle mie ricerche e ho anzi da poco terminato un saggio che s'intitola appunto La lingua che
resta.

In un’intervistadel Gennaio 2001 con Hanna Leitgeb e Cornelia Vismann, uscita per larivista tedesca
Literaturen, lel definiva Homo Sacer |11 «ein ethisches Korrelat, eine Theorie der Subjektivitét», ossia «un
correlato etico, unateoria della soggettivita» alle teorie esposte nel primo volume di Homo sacer. E ancora di
quell’idea, vale adire che “Auschwitz” contenga la Sua “teoria della soggettivita’ ?

La dottrina del soggetto come testimone svolta nel terzo capitolo del libro su Auschwitz resta per me
fondamentale. Sono ancora convinto che veramente umano e solo colui che testimonia del non-umano e che
il soggetto testimonia innanztutto di una desoggettivazione. E mi sembra tuttora vero, come mi ha insegnato
Primo Levi, che soggetto e colui che porta alla parola un’impossibilita di parlare.

Spesso nel suoi lavori, efin dal finale del primo volume della serie Homo sacer, lel fariferimento allaforma-
di-vita. 1l testo che sembra avvicinars di piu alladescrizione di quella che, nellastoriadella cultura
occidentale, e stata unaforma-di-vita & Altissima Poverta. Qui il monaco francescano, nellamisurain cui
diviene puro “gesto”, vale adire incorporazione dellaregola monastica al di |adella propria
individualita, diventa— mi sembradi capire — forma-di-vita. Allafine di Homo sacer IV.2 |lei definisce
I"anima, per come viene descrittanel platonico Mito di Er, unaforma-di-vita. Personalmente ho visto nel
Pulcinelladi Divertimento per li regazzi (2015), nel Majorana de Che cos e reale? (2016) e nel Giorgio
Agamben de Autoritratto nello studio (2017) treritratti paradigmatici di tre forme-di-vita. Ci potrebbe dire
qualcosadi piu su questo concetto cosi importante per la sua filosofia? Laforma-di-vita ha anche una
dimensione politica? Essa si puo, in qualche modo, definire, oppure appartiene a quel campo di oggetti che
non puo essere descritto, ma solo “mostrato” ?

La forma-di- vita non ha anche una dimensione politica, € un concetto intrinsecamente politico. Con qualche
approssimazione, si potrebbe dire che la forma-di-vita definisce la politica che non e pit fondata
sull’isolamento della nuda vita, che non e piu, in questo senso, una biopolitica. Uno dei risultati delle mie
indagini, & che, contrariamente a quanto ci i poteva aspettare, nella nostra cultura la vita non € un concetto



medi co-scientifico, ma una categoria filosofico-politica. Nei 57 trattati del Corpus Hippocraticum, che
raccogliei testi della medicina greca, il termine vita (zo€) non compare quasi, e comungue mai in un
significato tecnico. Se s apreinvece la Politica di Aristotele, il concetto “ vita” vi assume fin dalle prime
pagine una funzione fondamentale. La vita (zoé€) e cio sulla cui esclusione si fonda la polis, o, piu
precisamente, cio che viene incluso in essa attraverso la sua esclusione g, in questo modo, funge da
fondamento negativo della politica. Questa ex-ceptio, questa presa-fuori o esclusione-inclusiva della vita s
ritrova in moltissimi aspetti della nostra cultura, non soltanto politica. Anche I’isolamento della vita
vegetativa (anche questa di origine aristotelica, Aristotele detestava le piante) che € alla base della medicina
moder na ha una struttura molto simile.

Quanto al suo accenno al libro su Pulcinella e all’ Autoritratto nello studio, va da sé che cid che mi interessa
in un essere vivente & sempre la sua forma-di-vita.

Una domanda sui referenti filosofici di Homo sacer. Leggendo i suoi volumi in ordine cronologico, s ha
I’impressione che, nei primi testi, gli autori di riferimento siano per Lei, principalmente, Aristotele tra gli
antichi, Benjamin e Schmitt trai contemporanei. Se si guarda invece agli ultimi volumi del progetto, sembra
che Lei finisca col “temperare” Aristotele con Platone, per quanto riguarda la grecita, e che Foucault assuma
un ruolo sempre pit importante, in parallelo con un’importanza sempre minore accordata a Schmitt. In L’ uso
dei corpi, inoltre, Lei tornadi nuovo su Heidegger, dopo che negli ultimi volumi di Homo sacer questi
sembrava aver perso importanza. Si tratta solo di un uso di autori differenti a secondadei differenti contesti e
interessi d’indagine, o — effettivamente — nel corso degli ultimi anni il suo interesse filosofico si & spostato?
Quiali autori ritiene esserei suoi interlocutori principali nel progetto Homo sacer?

Sesi dividono i filosofi, com' e stato spesso suggerito, secondo una discendenza platonica e una aristotelica,
e chiaro cheio mi situerei frai platonici e non fra gli aristotelici. Altrettanto evidente &€ che mi sento piu
vicino a Benjamin che a Schmitt. Ma in unaricerca come gquella di Homo sacer non si lavora secondo
discendenze e simpatie, ma, come in un campo di battaglia, secondo necessita di ordine strategico e tattico.
Se avessi seguito le simpatie, avrei fatto certamente a meno di sfogliare I’immenso corpus della teologia
medievale 0 quello della tradizione giuridica, ma in questo modo mi sarel lasciato sconfiggere da avversari
che spero invece di essereriuscito a neutralizzare.

Mi sembra che tanti dei libri e saggi che non fanno "ufficialmente" parte del progetto Homo Sacer siano pero
molto importanti per la sua concezione e per la sua architettura. Mi riferisco, in particolare a Profanazioni,
Che cos'e un dispositivo, ma soprattutto a ll tempo che resta e L'aperto. Quest'ultimo (esplicitamente, ma
implicitamente e insistentemente anche || tempo cheresta) eil testo che Lei stesso cita maggiormente tra
guelli che ha scritto (cosa che non fa quasi mai nelle Sue opere), speciamente in L'uso dei corpi. Altri testi,
invece, — ad esempio Auschwitz — non ritornano mai e non sono mai menzionati. Ci puo chiarireil rapporto
traquesti (e atri) Suoi testi con quelli inclusi in Homo sacer?

Lel da forse troppa importanza alle distinzioni formali. Va da sé che tutte le parti dell’ opera di un autore
sono intrecciate I’una all’ altra, non fanno che chiamarsi e rispondersi. E certamente L’ aperto, in quanto
contiene una riflessione sul concetto di vita e sulla macchina antropologica che divide e insieme congiunge
I”animale e I’umano, tocca da vicino la ricerca di Homo sacer. E un’archeologia del messianismo come
guella svolta nel Tempo che resta non pud mettere in questione I’ intera concettualita della nostra cultura. In
una indagine come la mia — ma forse & cosi sempre nel pensiero — tutto e intimamente connNesso.



Un’ultima domanda, se permette. Lel scrive, nella prefazione a L’ uso dei corpi, che la suaricerca puo
«eventual mente, essere continuata da altri». Al ricercatore che volesse porsi nel tracciato indicato da Homo
sacer, per cercare di “continuare” quel genere di ricerca, che cosa s sente di dire? E, viceversa, che cosasi
augurerebbe di vedere indagato in un possibile Homo sacer V?

lo sono convinto che cio che vi edi pit prezioso in un’ opera di pensiero sia la sua capacita di essere
sviluppata e continuata da altri. Non si tratta soltanto di un principio metodologico, ma anche di unvero e
proprio principio etico che ho sempre cercato di seguire. Se dovessi fare una raccomandazione ai giovani
studiosi, sarebbe proprio di non cercare a ogni costo I’ originalita, ma di applicarsi piuttosto a raccogliere e
a continuare cio che negli autori che amano é rimasto incompiuto o non detto. Ma, per rispondere alla sua
domanda, percepire con chiarezza cio che nel proprio pensiero e rimasto incompiuto o non detto e per un
autore estremamente difficile. Per questo & necessario che sia un altro a farlo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




[
A -




