
 

“Sulla mia pelle”: il fatto sussiste 
Daniela Brogi
26 Ottobre 2018

Coricato sul letto di un carcere ospedaliero, Stefano Cucchi, arrestato per spaccio il 15 ottobre 2009 e morto
una settimana dopo, ci appare subito, all’inizio di Sulla mia pelle, come una figura che assomiglia più a una
cosa buttata che a una persona. Comincia a esistere, in senso cinematografico, come corpo ormai morto:
inerme, pieno di lividi, disidratato, lasciato morire da solo.

 

 

Quelle quattro ossa per sempre incapaci di tirarsi su sembrano avverare le parole che ha lasciato Pier Paolo
Pasolini in Empirismo Eretico (1972), poco tempo prima che anche il suo corpo fosse massacrato e fissato
dalle immagini in testimonianza visiva perpetua di un’esistenza inconciliata. «La morte – aveva infatti scritto
Pasolini – compie un fulmineo montaggio della nostra vita: ossia sceglie i suoi momenti veramente
significativi (e non più ormai modificabili da altri possibili momenti contrari o incoerenti), e li mette in
successione, facendo del nostro presente, infinito, instabile e incerto, e dunque linguisticamente non
descrivibile, un passato chiaro, stabile, certo, e dunque linguisticamente ben descrivibile […]. Solo grazie
alla morte, la nostra vita ci serve ad esprimerci». 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/sulla-mia-pelle-il-fatto-sussiste
https://d10.doppiozero.com/daniela-brogi


 

Ma il corpo di Cucchi, testimoniato dalle fotografie che la sorella Ilaria ha fatto scattare all’obitorio e
mostrato in nove anni di proteste, è un corpo che non conclude, ma squarcia, offende, disturba. Quel volto
inteschiato dalla magrezza, sfigurato dagli ematomi e con gli occhi infossati non dà coerenza; è un corpo
irredimibile, tanto che potrebbe far ripensare alle parole usate dal principe Myškin, nell’Idiota di
Dostoevskij, davanti a una copia del Cristo morto nella tomba di Hans Holbein (1521): «Ma questo quadro
può far perdere la fede!». 

 

Hans Holbein il Giovane, “Il corpo di Cristo morto nella tomba”, (1521). Kunstmuseum, Basilea.

 

Impersonato da Alessandro Borghi e da tutti gli altri interpreti (Jasmine Trinca, Max Tortora) con una non
comune disciplina attoriale – vale a dire trattando il corpo come significante e non come figurazione
caratteristica – il film di Cremonini, scritto con Lisa Nur Sultan e presentato nella sezione Orizzonti
dell’ultimo festival di Venezia, deve molto alle scelte di montaggio, e in particolare all’uso del cadavere di
Cucchi come immagine da cui provare a svolgere di nuovo la storia, usando dunque la morte più che come
punto di arrivo al culmine di una successione ormai definitiva, come centro simbolico da cui ripartire e



intorno a cui far di nuovo girare il racconto, andando all’indietro e tornando ad esso nella penultima scena del
film, quando si sarà dipanato un filo che si era rianimato mostrandoci Cucchi a partire dalla giornata che
aveva preceduto l’arresto, una settimana prima. Stefano entra in campo uscendo, significativamente, da
quello che è anche un buco nero, ossia un sottopassaggio da cui sbuca fuori, fisicamente e simbolicamente,
mentre si allena facendo jogging e ascoltando, con gli auricolari, una musica che diventa anche la colonna
sonora della scena, creando e chiedendo, attraverso la soggettiva acustica, una risposta immersiva. Le nostre
orecchie percepiscono i medesimi suoni che ascolta il personaggio. E così aderiamo subito alla pelle di
Cucchi, in senso visivo (grazie ai continui pedinamenti e alla costruzione di un campo a misura del suo
sguardo), in senso acustico, corporeo, insomma, in una parola: sensoriale. Perché il punto è che Cucchi non
dice mai “io”, non guarda mai in macchina interpellandoci direttamente. L’ambiente narrativo costruito dal
film non intende parlarci, prima di tutto il resto, di un procedimento giudiziario, ma di una solitudine, dentro
la quale, per tutta la durata del racconto, non risuona la domanda: “chi è stato?”, ma, contro la verità
“ufficiale” di “un tossico di merda morto in carcere”, “cosa far rivedere e come far rimanere questa
esperienza?”. 

 

Costruendo empatia, ma sabotando il pathos, grazie all’eliminazione di qualsiasi versione direttamente e
estesamente articolata da Cucchi, Sulla mia pelle risponde a questa domanda facendoci vivere l’ultima
settimana di vita del protagonista addosso alla sua pelle, ma lasciandoci fuori dalla sua coscienza, dosando
distanza e avvicinamento in senso espressivo, facendo lavorare gli stacchi, i tagli, gli spazi neri. E così,
quando, dopo meno di venti minuti dall’inizio, accade il pestaggio, noi non vedremo l’osceno delle botte, che
rimane, appunto, “osceno”, situazione fuori scena, lasciata esistere come violenza fuori campo, mentre
rimaniamo, per più di otto lunghissimi secondi, in silenzio, nel corridoio livido fuori dalla porta, 

 

 

per poi entrare nel buio dell’abitacolo della volante dei carabinieri, dove cominceremo a intravedere i lividi.
Da quel momento, per più di un’ora, come in una specie di Via Crucis (proprio così si chiamava il primo
trattamento) il corpo martoriato di Stefano sarà continuamente trasferito e buttato da uno spazio all’altro,
sottomesso a decine di sguardi che non vedono. 

 



Donato Bramante, Cristo alla colonna (1480-90 ca.). Pinacoteca di Brera, Milano.



 

Non sono però soltanto gli occhi gonfi, le ecchimosi, la mascella fratturata, tutto questo insieme di dettagli
così vistosamente invisibili, a costruire, nel corso del film, l’esperienza di un racconto cinematografico così
impressionante e affaticante; perché, forse ancora più delle immagini, è il sentimento complessivo
sprigionato dal loro insieme a colpirci, vale a dire il senso di isolamento, non solo fisico ma simbolico,
vissuto dal quel corpo vulnerato che sempre di più (per sconforto? per dolore? per rabbia? non lo sapremo
mai) non si fida più di nessuno («“Di che c’hai paura? C’hai paura di qualcuno?” “Basta, vattene!”»), fatta
eccezione per le voci disincarnate e fantasmatiche che gli arrivano passando tra i muri.

 

Questa espropriazione di ogni fede è, forse, la violenza più terribile, e questo è il terreno attraverso il quale
Sulla mia pelle, mostrandoci un corpo sempre più rappresentato come corpo afasico, abbattuto, orizzontale,
restituisce immanenza alla verità che sta componendo. In un quadro complessivo in cui interagiscono almeno
cinque piani temporali diversi, scanditi dai tagli di montaggio e che si alternano e si confondono come in una
dimensione sospesa; il film mette in scena anzitutto il tempo della testimonianza di quell’evento rielaborato
dal trattamento di regia e subito esibito dalla costruzione di una narrazione disarticolata che riparte dalla fine;
poi il tempo vissuto da Stefano e che riviviamo sulla sua pelle; ancora, il tempo degli eventi messi a verbale e
registrati; il tempo della latenza (delle cose che il personaggio non dice, coprendosi dietro i tanti “niente”; ma
pure delle cose che i molti sguardi che lo scrutano in controcampo non ci fanno sapere); e, infine, il tempo
che comincia dopo la morte di Cucchi, quello del processo, delle battaglie dei familiari, il tempo legato alla
testimonianza fotografica che ha costruito memoria e discorso condiviso. 

 

A affaticarci, a emozionarci, durante la visione di Sulla mia pelle, è proprio l’esperienza di rientrata in
contatto con la possibilità di una condivisione, anche civile, con un cinema «che ci riguarda», avrebbe detto
Marco Dinoi. A sorpresa, quasi per dispetto: contro ogni complottismo, contro ogni facile adesione
all’ideologia e all’estetica della post-verità. Quel corpo a cui da vivo non si trovava mai posto, sta ancora lì.
Quel corpo è un fatto che sussiste. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.sba.unisi.it/baums/fondi-archivistici/archivio-marco-dinoi
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



