DOPPIOZERO

Lamorted fa social

Vanni Codeluppi
25 Ottobre 2018

Diversi autori, acominciare da Norbert Elias e Philippe Ariés, hanno sostenuto che prima che emergesse la
nozione di individuo, e cioe al’incircafino al’ Alto Medioevo, la morte non era vissuta come un evento cosi
drammatico come oggi. Non a caso fino a XV secolo esisteva ancorala Danza della Morte, grande festa
egualitaria e collettivain cui re, aristocratici, vescovi, borghesi e plebei erano uguali davanti alla morte. E
infatti nel secolo successivo che questa dimensione festosa e gioiosa dellamorte si e ridimensionatasino a
scomparire. Cio e accaduto, come ha affermato Jean Baudrillard nel volume Lo scambio simbolico e la morte
, «con la Controriformaei giochi funebri e ossessivi del Barocco, ma soprattutto con il protestantesimo che,
individualizzando |e coscienze davanti a Dio, disinvestendo il cerimoniale collettivo, accelerail processo

d’ angoscia individuale della morte. E da inoltre che sorgera I’immensa impresa moderna di scongiuro
dellamorte: I’ etica dell’ accumulazione e della produzione materiale, la santificazione mediante
I"investimento, il lavoro eil profitto che si chiama comunemente |o “ spirito del capitalismo” (Max Weber)»
(p. 160).

Nonostante cio, lamorte € rimasta per gli esseri umani una presenza insopportabile. Soprattutto in un
modello sociale come quello occidentale, che si basa fondamentalmente sulla promessa agli individui di poter
raggiungere il benessere e lafelicita. D’ atronde, il sociologo Marzio Barbagli, nel suo Alla fine della vita (I
Mulino), ha di recente mostrato, dati alla mano, come nei secoli passati s morisse male, tra grandi sofferenze
e spesso lontani da casa, in guerrao nei lazzaretti. Non € un caso percio sei corpi dei morti sono stati
allontanati dai centri delle citta, dove, sino allafine del XV secolo, erano sistemati in perfetta armonia,
seppelliti al’interno delle chiese o di fianco ad esse. Prima sono stati recintati da mura che ne impedivano la
vista e poi, per decisione di Napoleone Bonaparte, sono stati collocati nei cimiteri appositamente costruiti

all’ esterno delle citta.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-morte-si-fa-social
https://d10.doppiozero.com/vanni-codeluppi

JEAN BAUDRILLARD
Lo scambio simbolico
e la morte

UNIVERSALE
< ECONOMICA,
FELTRINELL! / SAGGI

E vero comunque che nelle civilta del passato I'impatto della morte erain parte attutito dal fatto che questo
evento era vissuto collettivamente come una conclusione inevitabile dell’ esistenza umana, mentre oggi e
diventato un fatto puramente individuale, che, proprio per questo motivo, il singolo non riesce piu a spiegare.
L o vive fondamental mente come un incidente inspiegabile e ingiusto. La morte, dunque, se hon € piu
condivisa, diventa un problema da gestire individualmente. Zygmunt Bauman, nel saggio Il teatro
dell’'immortalita (Il Mulino), ha affermato che le societa moderne hanno affrontato la morte con la strategia
della «decostruzione della mortalita», trasformandola in un fenomeno individuale correlato a una specifica
causa. Su tale causa si sono concentrate tutte le attenzioni, perché era vista come evitabile e controllabile da
parte dell’ essere umano, mentre la morte € passata progressivamente in secondo piano. Prevalevacioé la



convinzione che si puo evitare lamorte se si scopre da che cosa precisamente si e stati colpiti.

Ma lamorte rimane, con il suo carico di negativita. Un'idea che si e fattalargo, allora, € quelladi
“naturalizzarla’, trasformarlain un simulacro dellavita. 1| malato grave destinato a morire non puo piu far
parte dellafamiglia e dev’ essere isolato nell’ ospedale, spazio controllato dallamedicina e dalla scienza. E
anche gli ospizi per i vecchi, che ricordano la morte, sono stati sostituiti dalle residenze per laterza eta, dove
le persone non muoiono piu, marimangono in una condizione indefinitadi non vita e di non morte. Persino i
cimiteri oggi non sono piu tali. Vengono infatti ridisegnati dafamosi architetti che cercano di trasformarli in
luoghi esteticamente piacevoli. E si diffondono le “case funerarie”, degli spazi accoglienti come le abitazioni
private dove poter accogliere quello che non s vuole piu avere in casa: I’ingombrante presenza del corpo del
familiare morto.

Ma questo processo di naturalizzazione della morte e evidente soprattutto all’interno del Web. Dovec'e
anche chi si e preoccupato di creare un cimitero, il Requiescat Cemetery, in cui chiungue puo rendere
pubblico il suo dolore facendo installare ad esempio delle tombe per i morti dellafamiglia o ricordare dei
personaggi famosi mettendo dei fiori davanti alle loro tombe. 1l filosofo Davide Sisto, nel recente volume La
morte si fa social. Immortalita, memoria e lutto nell’ epoca della cultura digitale (Bollati Boringhieri), ha
cercato di esplorare questa nuova dimensione digitale dellamorte. E stato cal colato che su Facebook sono gia
oggi presenti pit di venti milioni di defunti. Molti sono tenuti artificialmente in vitadai vivi. Cosi si hala
sensazione che i morti continuino a essere tranoi e possiamo continuare afargli gli auguri ogni anno. Il Web
si trasforma percio progressivamente nel piu grande cimitero del mondo. Ma, come ha detto Baudrillard, la
morte non puo essere totalmente cancellata dalla societa. Riemerge periodicamente affluendo negli interstizi
e negli spazi liberi che le vengono lasciati. Perché si tratta di una dimensione ineliminabile dell’ esistenza
umana. Allora possiamo chiederci, come fa Sisto, se il Web possainsegnarci a convivere con lamorte, a
pensare a quest’ ultimain una manieradel tutto nuova.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Davide Sisto

La morte si fa social

BLOSO[L]

Immortalita, memoria e lutto
nell’epoca della cultura digitale

-

¥

. W,

NGNS
R ——




