DOPPIOZERO

|l tramonto dellarealta

Tiziano Bonini
3 Ottobre 2018

In auladaun paio d’anni faccio sempre questo esperimento: chiedo agli studenti quanti sono secondo loro i
migranti che vivono in Italiarispetto a totale della popolazione. Il risultato e sorprendente, anche se molto
meno, per fortuna, rispetto al resto della popolazione. Secondo i dati forniti dall’ Euro Barometro, I’ Italia é il
paese dove ladistanzatrala percezione e larealtain temadi immigrazione e piu significativa: gli italiani
credono, in media, che gli immigrati siano il 27% della popolazione, quando invece rappresentano solo I’ 8%
(anche se nel 2007 erano il 4%).

I miei studenti inveceli collocano trail 10 eil 20% della popolazione, un risultato lievemente migliore,
dovuto, credo, al maggiore capitale culturale in loro possesso. Tralarealta e la sua percezione, ¢’ € sempre
stato un fossato, ma la sensazione e che, recentemente, la progressiva mediatizzazione di ogni aspetto della
quotidianita stia contribuendo ad allargare questa distanza, tanto quasi da far scomparire lareata. E di questo
che parlail libro di Vanni Codeluppi, espresso dall’ affascinante titolo Il tramonto della realta, una parafras
del Tramonto dell’ Occidente di Spengler. Codeluppi traccia con sintesi e chiarezza latraiettoria della
progressiva mediatizzazione della societa occidentale, che I ha definitivamente trasformata in quella“ societa
dello spettacolo” che Debord aveva solo intravisto. Le forme spettacolari sono tracimate fuori dai confini del
luoghi tradizionali aloro deputate e si sono moltiplicate nello spazio pubblico. Lo spettacolo, come la societa
elerelazioni socidi, e diventato liquido, € ovunque. Mini schermi touch e grandi schermi sono collocati
ovunque nello spazio urbano: “lo spettacolo si presenta qui come totalmente fuso con la culturasociale e,
pertanto, sono i media e le loro rappresentazioni a dominare” (Codeluppi, p. 26). Allo stesso tempo pero,
sostiene Codeluppi, piu aumentala diffusione di dispositivi per |la mediazione dellarealta e piu proliferano le
forme spettacolari che assorbono il tempo e I’ attenzione degli individui, pit larealta declina, tramonta,
scompare: “Piuin generale, ci troviamo oggi al’ interno di una situazione paradossale: cio che ci viene
promesso in continuazione dai media é un vero e proprio eccesso di realta, una“ super-reata’, intensae
particolarmente coinvolgente, mentre quello che accade e che lareatatende, di fatto, progressivamente a
tramontare. Non € un caso, percio, che nella cultura contemporanea ci si chieda insistentemente se larealta
esiste ancora, se s sta sognando o seci s trovain un mondo che ha un carattere reale” (p. 74).

Codeluppi si inserisce consapevolmente al’ interno di un dibattito ormai molto corposo, da Debord e
Baudrillard in avanti: la scomparsa dellarealta, o la suariduzione a“ spettacolo” o a“simulacro” egiain
corso da molto tempo, prima ancora della comparsa del mediadigitali. Potremmo ricordare quello che
scriveva J. B. Thompson nel 1995 (Mezzi di comunicazione e modernitd), quando ancorail web eranella
culla, quando sosteneva che i media del novecento avevano contribuito al “ sequestro dellarealtd’: “viviamo
inun mondo in cui la capacita di fare esperienza s & separato dall’incontro. Il sequestro dell’ esperienzada
luoghi spazio-temporali della nostra vita quotidianavadi pari passo con ladiffusione di esperienze mediate”
(1998 edizione italiana, p. 291).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-tramonto-della-realta
https://d10.doppiozero.com/tiziano-bonini

Sela“scomparsadellareatd’ e quindi un processo gia noto, giaevidenziato in passato e con una sua
consistente bibliografia, secondo Codeluppi la piu recente diffusione di massa di diversi dispositivi digitali ha
accelerato questo processo di dissoluzione dellarealta e ne haintensificato gli effetti. Se e vero, come ci
ricorda Codeluppi, che Umberto Eco, gianel 1975, sosteneva chei media, per loro natura, sono fatti per
mentire —“ Se qual cosa non puo essere usato per mentire, allora non pud neppure essere usato per dire la
verita: di fatto non puo essere usato per dire nulla’ (p. 17). Ne deriva che tutti i media devono essere visti
come “strumenti particolarmente efficaci a esercitare I’ arte della menzogna.” (p. 38) — & anche vero che oggi
la capacita di usare un medium per “mentire” si € estesaoltrei tradizionali confini di stati eistituzioni. Le
“fake news’ sono la parola-ombrello contemporanea per definire questa pratica “democratica’ di produrre
informazione non attendibile o propaganda, una pratica un tempo sotto il monopolio di stati, governi e media
“opinionated” e oggi invece praticabile datutti, umani di ogni ceto sociale e anche non umani, come i famosi
bot “macedoni”.

Di fronte alla semplicita con la quale € possibile contraffare |’ audio di un video per far pronunciare a un capo
di stato frasi che non hamai detto —i cosiddetti “deep fake” — sembra davvero che larealta sia ormai
impossibile da cogliere, che laverita, se mai € esistita, € oggi sempre piu complessa e indistinguibile dalla
finzione. Mail panorama e cosi desolante, come sembra suggerireiil testo di Codeluppi? C’ e un modo per
non soccombere a declino dellarealta? La risposta ha bisogno di un contesto, e forse anche di unalente di
ingrandimento differente.

Il libro di Codeluppi enfatizza, gia nel sottotitolo, come i media“ stiano trasformando le nostre vite” e
attribuisce ai mediadigitali in particolare, la responsabilita di una trasformazione profonda, epocale, che
sembra assestare un colpo definitivo, esiziale, alanostra capacita di comprendere larealta. Eppure
dovremmo ricordarci che i media hanno sempre trasformato e nostre vite e che da quando sono comparsi,
non hanno fatto che attirare critiche proprio sugli effetti negativi di queste trasformazioni. Quando comparve


https://www.forbes.it/sites/it/2018/08/28/deep-fake-tecnologia-video-audio-bufale-virali-web/#191e358523b5

lafotografia Baudelaire la defini una“ grande folliaindustriale” e parlo di “idiozia dellamassa’, molto prima
che qualcuno cadesse in un burrone mentre si faceva un selfie. “ Trasformare le nostre vite” non € solo una
prerogativa dei media contemporanel.

Cio che eforseinedita, e qui ha pienamente ragione Codeluppi, € I'intensita di questa trasformazione, frutto
della saturazione mediale in cui samo immersi. Larealta “tramonta’ sotto unamiriade di strati di
mediazione: i media sono come dei prismi frapposti tranoi e il mondo, che influenzano |a nostra percezione
di esso. Anche attivita un tempo non mediate tecnol ogicamente, come laricerca di un partner, oggi ricadono
dentroi confini della mediazione: milioni di persone nel mondo trovano un fidanzato o un amante attraverso
applicazioni come Tinder. Il problema e che oggi sappiamo pochissimo delle regole che governano questi
prismi che influenzano la nostra percezione del mondo: gli algoritmi proprietari che regolano I’incontro di
domanda e offertanel campi della cultura— film (Netflix), musica (Spotify), informazione (Google,
Facebook, Twitter) —, del trasporto (Uber), delle relazioni sociali (Facebook), delle relazioni affettive
(Tinder), sono tutti “prismi” opachi, o “scatole nere” (black boxes, come le chiama Frank Pasguale nel libro
The Black Box Society, Harvard University Press, 2015). La“reatd’” soccombe e si frammenta perché non
esiste pit una sfera pubblica comune per milioni di persone, matante diverse bolle, sfere pubbliche semi-
private, dentro le quali le persone sono divisein “pubblici” con determinate qualita, che non si incontreranno
mai.

Ad esempio, I’algoritmo di Tinder assegna un punteggio ad ogni suo utente, in base alla sua bellezza
(misuratain termini di quanti like riceve e da chi li riceve) e fain modo che nella sua attivita di ricerca di
altri partner, |” utente non incontri mai persone con un punteggio troppo piu ato o troppo piu basso rispetto al
suo. Una persona considerata “ brutta”, finché rimane dentro i confini di Tinder, non avra mai la possibilita di
vedere una persona “bella’.

Codeluppi hail merito di individuare questo fenomeno e di renderlo intelligibile, collocandolo nellalunga
durata del processo storico di mediatizzazione della societa e hal’intuizione di coniare unafortunata
espressione, ovvero latrasformazione degli strumenti di comunicazione in “mediabiologici”, cioé strumenti
che tendono afondersi sempre piti con i corpi umani e diventare sempre piul parte integrante della vita
quotidiana. Questaidea dei media“biologici” €, credo, in continuita col suo libro del 2008 sul
“biocapitalismo”, dove aveva gia anticipato la capacita dell’ attuale formadel capitalismo di “sussumere’,
assorbire, creare valore a partire dalle forme di vita. | media biologici sono sempre piu fusi ai nostri corpi, ce
li portiamo sempre piu con noi, non li lasciamo piu a casa, come facevamo con latv. Tramite orologi,
occhiali, telefoni e braccialetti intelligenti, scambiamo continuamente informazioni col mondo esterno ma
veniamo anche costantemente de-privati di dati sul funzionamento del nostro corpo (pensate a dove finiscono
leinformazioni che Apple acquisisce su di voi tramite la sua app Salute) per essere trasformati in pubblici
attraenti per la pubblicita (qui € molto efficaceil cap. 13 del libro di Codeluppi, “II potere della pubblicita sui
media’). Ed e proprio in questo nesso tra corpi, biocapitalismo e media “biologici” che forse stala risposta
alla domanda precedente (come non soccombere al tramonto della realta).

Codeluppi fornisce una appassionata risposta nell’ epilogo del libro. Chiedendosi se “esiste unamaniera di
attribuire di nuovo un ruolo importante all’ essere umano” (p. 110) per sfuggire alla mediatizzazione del
mondo e la conseguente scomparsa dellarealta, individua nel pensiero di Walter Benjamin e Bernard Stiegler
una possibile viad' uscita: interpretando il loro pensiero si augura che questo bombardamento di stimoli
mediali possa anche avere |’ effetto di renderci pit consapevoli, diventare piu “esperti” e sviluppare una
competenza mediale che ci permettadi curarci dal diluvio di immagini e messaggi prima che ci avvelenino
del tutto: “per Stiegler € necessario considerare ogni dispositivo tecnologico, mediatico e non, come un vero



e proprio pharmakon per I’ intelligenza umana. In quanto tale, esso opera simultaneamente come veleno e
come rimedio, come dipendenza e come autonomia, come passivita e come creativitd’ (p. 114). Ma possiamo
davvero curarci da soli, come auspica Stiegler?

E sicuramente una risposta che chiude con un po’ di speranza un testo molto preoccupato degli effetti
negativi di questa ultimatappa di trasformazione della societa operata dai media digitali, ma che forse non
basta a sollevare lo spirito. Forse ¢’ e bisogno di una risposta piu politica, che Codeluppi in realta avevagia
anticipato nel 2008 col suo libro sul Biocapitalismo.

Larispostaforse stain un’analisi piu politica, che metta afattore gli effetti del biocapitalismo, piu che quelli
dei mediabiologici: non e solo lanaturae lo “specifico” dei mediadigitali a produrreil declino dellarealta,
come sembra suggerire questa volta Codeluppi, ma & soprattutto |’ assetto capitalistico di questi media. E il
processo costante, e oggi ancora piu efficiente, di estrazione di valore dalle nostre attivita di spettatori e
prestatori di attenzione che ci allontana dallarealta, per convincerci a spendere piu tempo possibile dentro i
recinti digitali di piattaforme commerciali. Non é stata tanto la diffusione dei media digitali di per s&, quanto
ladiffusione dei mediadigitali commerciali, ad aver trasformato |’ esperienza di vitain uno spettacolo
costante di intrattenimento. E il biocapitalismo, non i mediabiologici di per sé, ad aver offuscato larealta.
Questi stessi media che oggi vengono accusati di essere untori di fake news e armi di distrazione di massa
potrebbero funzionare diversamente, se operanti al di fuori dellalogicadel semplice profitto. Possono
esistere media digitali “conviviali”, come ho scritto qui su Doppiozero. Possono esistere anche media
biologici capaci di trasmettere si i dati sulla nostra salute ad un computer situato amigliaiadi chilometri di
distanza, ma se questi dati vengono protetti, non rivenduti per fini commerciali e usati solo dal ministero
della sanita, forse possono essere utili alacollettivita. Cosi come non vedo perché un’ azienda di servizio
pubblico come laBBC o laRal non possa competere, magari riunendosi in un consorzio europeo di servizi
pubblici, con le piattaforme commerciali di Amazon, Netflix e Apple, per fornire un servizio non orientato al
profitto ma orientato alla valorizzazione della produzione culturale europea, per fare un esempio.

Cio che statrasformando la nostra vita e I’ esasperazione del modo di produzione capitalista, I’ estensione di
transazioni commerciali ad ogni dominio della vita (bio-capitalismo). Ecco secondo me, per concludere, una
risposta piul politica alla domanda del libro: non possiamo fermare la mediatizzazione del mondo, ma
possiamo, forse, parzialmente, inceppare il modello bio-capitalistadi produzione del valore, alimentare,
progettare, immaginare media, anche digitali, che st muovono e si sostengono a di fuori del capitalismo (non
e utopia, i media no profit, civici o di stato, hanno unalunga storia, non ancora conclusa). Per restituire
capacita di azione, agency, non basta criticare o abbandonare Facebook, servono piattaforme mediali che, di
default, attribuiscano maggiore potere agli utenti.

Dove gli utenti non hanno voce (tradotto: potere) nella progettazione di piattaforme e nel process decisionali
Si creano i presupposti per la creazione di beni, flussi e servizi di tipo autoritario, top-down. E questo &
ancora piu pericoloso perché in molti settori e mercati, da quello del trasporto urbano (Uber), dell’ ospitalita
(Airbnb), della comunicazione interpersonal e (Facebook), della logistica (Amazon), questo tipo di
piattaforme autoritarie e anti-conviviali stanno guadagnando posizioni di monopolio (come spiega questo
articolo del New Y ork Times), al’interno delle quali gli utenti non avranno alternative. Per la
comunicazione interpersonale dovremo sottostare al recinto di regole di Facebook, per il trasporto urbano a
guelle di Uber e cosi via

Seil capitalismo di piattaforma conquisterail monopolio delle piattaforme digitali disponibili sul mercato, la
struttura profonda di questi strumenti rispondera a un solo imperativo, e sara molto, molto lontano da
quell’idea di societa conviviale, attiva, socievole, “gracefully playful” cheimmaginava Ivan Illich, mache,


https://d10.doppiozero.com/materiali/possono-esistere-delle-nuove-tecnologie-conviviali
https://www.nytimes.com/2017/04/22/opinion/sunday/is-it-time-to-break-up-google.html

forse, € ancora possibile.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




VANNI \

O Elsliea

I
TRAMONTC
DELLA

|




