DOPPIOZERO

Romeo Castellucci: toccarelaluce

Pietro Bianchi
27 Settembre 2018

Non ci volle molto, dopo la sua prima rappresentazione a Viennanel 1791, percheé Il flauto magico divenisse
unadelle opere piu celebri e rappresentate in tutta la tradizione operistica europea, fama che giustamente &
continuataininterrottafino a giorni nostri. Trai suoi estimatori ci fu niente meno cheil giovane Hegel, e una
tracciadi questo suo apprezzamento la si trova ancora nelle piu tarde lezioni di Estetica dove viene lodata
non solo la straordinaria parte orchestrale mozartiana ma anche il libretto di Schikaneder, che sarebbe da
annoverare frai piu notevoli libretti d' operafino ad alloramai realizzati: “il regno della notte, laregina, il
regno del sole, i misteri, leiniziazioni, |a saggezza, |I’amore, le prove e, insieme a cio, una moralita media che
e eccellente nella sua generalita, tutto questo, insieme ala profondita, alla graziaincantevole e all’ anima
dellamusica, allarga e riempie lafantasia, riscaldail cuore”. Mozart e Schikaneder riuscirono in effetti a
costruire con Il flauto magico un vero e proprio mito fondativo del progetto illuministico, inedito per I’ epoca:
lalotta dellaluce dellaragione contro le tenebre della superstizione; 1a sconfitta del despotismo; la
demistificazione di quello che prima sembrava giusto e che poi si capovolge nell’inganno; I’ iniziazione a una
nuovamorale. Leragioni dell’ apprezzamento hegeliano sono in effetti comprensibili e completamente
filosofiche. In uno dei suoi scritti giovanili (11 piu antico programma dell’idealismo tedesco) Hegel scrisse
infatti che “dobbiamo avere una nuova mitologia, ma questa mitologia deve essere a servizio delle idee, deve
diventare una mitologia dellaragione” ... e sembraquasi che stia parlando proprio de Il flauto magico.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/romeo-castellucci-toccare-la-luce
https://d10.doppiozero.com/pietro-bianchi

Tuttavia bastarono una manciata di anni perché il racconto tutto in positivo della capacita emancipativa e
liberatrice dell’ Illuminismo inizio amostrare i propri limiti e persino qualche detrattore. Goethe ad esempio,
che pure considero straordinaria la scrittura musicale mozartiana, fu tutt’ altro che convinto del libretto di
Schikaneder, e decise dopo qualche anno di scriverne un vero e proprio sequel poi rimasto incompiuto
(proprio per viadellamancanza di un compositore che sapesse eguagliare la grandezza musicale della prima
parte). Il suo testo € abitato da un’ atmosfera che rovesciale promesseilluminatrici di Schikaneder: le forze
dell’ oscurita guidate dalla Regina della Notte stanno preparando una vendetta, il rapimento del figlio di
Tamino e Pamina. Anche se la congiura rimane incompiuta, gli aiutanti della Regina riescono comungue a
rinchiudere il bambino in una bara dorata, e la redenzione questa volta stenta ad arrivare interrompendo il
testo di Goethe con un’ angosciosa atmosfera di ambiguita (“La verita non sara piu su questa terra chiara cosi.
L’ alto tuo passo ora &€ compiuto, Notte profonda tutti ci avvolge”). Ma anche Hegel nella Filosofia dello
spirito jenese, posteriore di solo qualche anno ai suoi scritti giovanili, scrivera che “1’uomo € questa notte,
questo puro nulla, che tutto racchiude nella sua semplicita|...] Cio che qui esiste e lanotte, I'interno della
natura— un puro S&; in fantasmagoriche rappresentazioni tutto intorno € notte, improvvisamente bal za fuori
qui unatesta insanguinata, la una figura bianca, e altrettanto improvvisamente scompaiono. Questa notte si
vede quando si fissa negli occhi un uomo — si penetrain una notte che diviene spaventosa”.



Dunque che cosa € successo in quel pochi anni che separano questi passi cosi cupi e colmi di disincanto di
Goethe e di Hegel dalla primade Il flauto magico? Senz’ altro le speranze della Rivoluzione Francese si erano
ormal compiutamente tramutate in Terrore, maforse vi sono delle ragioni persino piu profonde. Secondo il
filosofo e studioso di opera Mladen Dolar si tratta semplicemente dell’ arrivo della modernita, di quella
sopraggiunta consapevol ezza della scissione e della separatezza di un mondo dove la ragione non ha portato a
una nuova conciliazione con larealta ma semmai a un radicale disincanto e assenza di fondamento. Per usare
le parole di Jean-Luc Nancy “Hegel eil pensatore che inaugura il mondo contemporaneo. [...] Questo mondo
percepisce sé stesso come il mondo grigio degli interessi, delle opposizioni, delle particolarita e delle
strumentalita. Si percepisce come un mondo della separazione e del dolore che ne deriva, come un mondo la
cui storia e successione di atrocita e la cui coscienza é quelladi un’infelicita costitutiva’. Come e possibile
alloraapprocciarsi a un Flauto magico che sembra davvero appartenere — gia pochi anni dopo la sua
composizione — a un’ era geol ogica precedente? Come e possibile credere a percorso iniziatico di Tamino, e
allapotenzialita“rischiaratrice’ e consolatoria della ragione in un mondo — che poi € ancheil nostro — che e
ormai definitivamente gettato nell’ oscurita del disincanto e nella sospensione di ogni certezza?

E a partire da questo punto di vista che Romeo Castellucci decide di rovesciareil libretto di Schikaneder,
operando uno spostamento della sua struttura duale e oppositiva— main definitiva conciliante —, e riuscendo
nelladifficileimpresadi “straniare” |’ opera mozartiana pur rimanendovi fedele. E infatti il suo Flauto
magico presentato in questi giorni al Thétre Royal delaMonnaie di Bruxelles (conduzione dell’ orchestra di
Antonello Manacorda, drammaturgiadi Piersandra Di Matteo e Antonio Cuenca Ruiz, collaborazione
artisticadi Silvia Costa) comincia proprio cosi: con I’ orizzonte dei lumi (unaluce a neon messa proprio a
centro di un pal coscenico interamente nero) che viene spezzato. E gettail mondo circostante nellapiu
assoluta oscurita.



https://www.lamonnaie.be/fr/program/831-die-zauberflote
https://www.lamonnaie.be/fr/program/831-die-zauberflote

E a partire da questo nero, dove sembra essere scomparsa ogni distinzione, che nell’ ouverture prendono
forma delle serie geometriche che poi vanno aformare una bara: € 1a*“ notte del mondo”, la mancanza di ogni
fondamento, ma soprattutto una precisa idea moderna della ragione — che poi abitera gran parte

dell’ epistemologia e del pensiero razionalista del Novecento —che non e pit a servizio narcisistico
dell’uomo per favorire la sua appropriazione del mondo, ma che semmai o getta nello sconforto piu assoluto.
Il primo atto di quest’ opera e allora una decostruzione, paziente eppure spietata, di questaidea
autenticamente pre-moderna (madi cui Il flauto magico € infarcito), di unaluce cherischiaral’ oscurita, di
unaragione che halameglio sulla superstizione, di un’ emancipazione che non puo che sconfiggere sempre la
paura, perché e necessariamente dalla parte del giusto. Da sempre, tutte le cosmologie duali che oppongono

il principio del giusto aquello dell’ errore finiscono in realta per rimanere intrappolate in un gioco di specchi
esimmetrie: I'uno si ribaltanell’ atro, il giusto nell’errore, I’ atro nel Sé, la Regina della Notte in Sarastro e
viceversa. E cosi che alorail primo atto sara tutto improntato a un intricato gioco di simmetrie, dove tutto &
doppio (Pagageno e Tamino si sdoppiano, le tre dame diventano quattro...) e dove ogni gesto, ogni figura,
ogni movimento s ripete sempre due volte. Qui Castellucci s affida alle straordinarie scenografie

dell’ architetto svizzero Michael Hansmeyer — che costruisce a partire dalla proliferazione incontrollata di
modelli algoritmici e stampanti 3D una profusione infinita di forme tondeggianti e modulari a meta tra
enormi stucchi rococo e impazzite macchie di Rorschach —e ai vuoti movimenti geometrici e ornamentali
delle coreografie di Cindy Van Acker.



Magli specchi —come sapevano bene Lacan, o Lewis Carroll — prima o poi finiscono per scoppiare, o per
mostrare anche solo un piccolo dettaglio o un piccolo oggetto che rompe il loro gioco di sSimmetrie e
raddoppiamenti. Le forme bianche delle scenografie si fanno allora sempre pit incombenti fino a diventare
minacciose: si staccano delle ombre fantasmatiche che sembrano prendere vita propriae |’ atto si conclude
con una luce che entra verticalmente e che spezza questo eterno riprodursi del Due. Insomma, nel nostro
mondo non ¢’ e spazio per queste cosmologie concilianti. Laluce non & una promessa accomodante di
emancipazione e redenzione. E semmai unaforza che brucia e che acceca.



Qui Romeo Castellucci decide di prendere definitivamente congedo da quell’ abitudine della messain scena
operistica che confinail registaaillustratore di una struttura musicale e drammaturgica data, e compie un
gesto radicale di ribaltamento dellaforma stessa. Gianel primo atto il Sngspiele veniva deprivato di tutte le
parti in prosa, mettendo in primo piano I’ aspetto dell’immagine teatral e rispetto all’ intreccio e al contenuto
(di fatto non piu intellegibile per chi non fosse gia a conoscenza del libretto), manel secondo atto viene ad
aggiungersi unavera e propria nuova parte drammaturgicain prosa, scritta da Claudia Castellucci, che
propone una nuova (e straniante) chiave di lettura dell’ opera mozartiana. Per guidare un processo di
emancipazione e di presadi coscienza soggettiva come quello che vede protagonista Tamino nel secondo atto
de Il flauto magico, non ¢’ & bisogno di ingaggiare una guerratralaluce el’ oscurita, come sel’unafosse
esterna al’ altra: € necessario semmai abbracciare |’ oscurita e renderla parte di sé, come farebbe una madre.
Perché I’ oscurita non e I’ opposto speculare dellaluce, magli € topologicamente interna: € quellache
letteralmente la rende possibile. Come dice Marcello Ghilardi sullasciadel Derridadi Memorie di cieco:
“nessuno sguardo illumina o svela soltanto, perché a tempo stesso vela, occulta, ottunde. Nessun pensiero,
nessun linguaggio dice I’intero, esaurisce laveritadel sé e dell’ altro, perché ne mostra sempre solo una parte,
guellacheil suo dire, il suo nominare mettein luce di voltain volta, a partire dal proprio angolo
prospettico”.



Il percorso di emancipazione o di soggettivazione di Pamino sara allora guidato non dalle prove d'iniziazione
che mostrerebbero la sua capacita di dominio e maestria dellaluce, ma da quello che questo sguardo “vela,
occulta, ottunde’: da cio che da dentro laluce non si pud vedere, proprio perché ne siamo massimamente
prossimi. E chi allora e pit prossimo allaluce se non chi e consapevole della sua sparizione come una
persona non vedente? Chi puo essere consapevole della sua potenza se non chi ne € rimasto bruciato fin

nell’ intimo della carne? Cinque donne cieche e cinque uomini sfigurati dal fuoco faranno da guidain questo
percorso di soggettivazione (e diventeranno letteralmente “il corpo” dellaguida, cioe di Papageno).

Perché cio che prende corpo in questo splendido e sorprendete Flauto magico e unavera e propria etica del
sapere/luce: il problema non sara pit quello di diventare “ padroni” dellaluce per uscire dall’ oscurita come
vorrebbe Sarastro, ma semmai di esserne abitati dall’interno: di far si che laluce ci deprivi di ogni pretesa
narcisistica sul mondo. Si trattera non di illuminare I’ oscurita, ma di prenderla con sé, come quei corpi che
sono stati marchiati dallaluce fin nella propriacarne. Si trattera di “vedere come un cieco”, toccando laluce
con lemani. S tratterainsomma di trovare una forma soggettiva nuova che sappia prendere sul serio
I’inevitabile oscurita a cui lamodernita ci ha destinato, non per superarla, ma per “saperci fare” con le sue
ineliminabili contraddizioni.

Lerecite del Flauto magico con la regia di Romeo Castellucci continuano al Théétre Royal de la Monnaie di
Bruxellesfino al 4 ottobre.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




