DOPPIOZERO

Crisalide: L’ esperienza selvaggia

Enrico Piergiacomi
20 Settembre 2018

Quando un vulcano hale doglie o & scosso da un'’ attivita sismica, non si sa bene che cosa potra liberare.
Potrebbe uscirne dell’ innocuo fumo, eruttare una colata lavica, fiottare della cenere distruttrice, o aprirsi una
crepanellaterrache rivelaunaminieradi oro e argento. Nei versi dell’ Ars poetica, Orazio usa questa
similitudine del vulcano che hale doglie per riferirsi, in formaironica, ai risultati modesti di un poeta che
promette qualcosa di grande. Egli proclama un’ opera magnifica, ma partorisce un topolino: e tutti ridono.
Abbandonando I’ironia oraziana, potremmo portare all’ estremo I’ analogiatrail vulcano eil poeta,
supponendo cheil secondo &€ ambiguo comeil primo. Quando i poeti hanno le doglie, possono liberare versi
e pensieri vacui comeil fumo, preziosi comel’ oro el’ argento, o devastanti come lalava e la cenere ardente.

Seil teatro e unaformadi poesia, ci si potrebbe allora forse | egittimamente domandare quanto segue. Anche
il teatro € come una montagna che hale doglie? E se si, che cosa potrebbe liberare? Qualcosa di grande e
arricchente e prezioso, o di piccolo e distruttore e miserabile?

Albe/Masgue/Menoventi, “ Macbetto” , ph. Lorenzo Bazzocchi.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/crisalide-lesperienza-selvaggia
https://d10.doppiozero.com/enrico-piergiacomi

Mi pare che questa domanda costituisca uno dei temi centrali che ispira sotterraneamente quattro degli
spettacoli della 25.ima edizione del festival Crisalide, dal titolo L’ esperienza selvaggia, andati in scenaa
Forli il 14-15 settembre 2018. Mi riferisco a Macbetto, o la chimica della materia di Teatro delle Albe/
Masqgue Teatro / Menoventi, a Luce di Masgue Teatro, a Opsia di Paola Bianchi, a Sudio sul mito di
Demetra di Teatro Akropolis. Parlando in termini molto generali, infatti, ciascuno di questi spettacoli
descrive una sorta di movimento “dal dentro al fuori”. Essi presentano il teatro come un processo di
liberazione di un qual cosa che € nascosto nella nostra interiorita, o nel nostro profondo. Il problema e capire
che cosa sia questo “qualcosa’. Lo scopo di questo breve intervento & esaminare in estrema sintesi questo
problema e parlare a contempo delle quattro proposte artistiche viste/ascoltate a Crisalide.

Primadi procedere, occorre tuttavia fare una distinzione dialettica e metodologica. |1 concetto di

“liberazione” o del moto dal dentro al fuori non € univoco, perché raccoglie in sé un insieme di fenomeni tra
loro molto diversi. Senzaentrare in troppi dettagli, perché andremmo altrimenti troppo lontano e
complicheremmo inutilmente la questione, noto in questa sede solo che un processo liberatorio pud essere 0
di tipo “grezzo”, o di tipo “elaborato”. 1l primo indica un qualunque moto di rilascio di qualcosain formanon
trasformata, né rielaborata. Prendiamo ad esempio una spugna da doccia. Questo oggetto assorbe |’ acqua, 1o
sporco che si trovava sul nostro corpo e il detergente usato per lavarsi. Quando la spugna viene strizzata, essa
libera esclusivamente queste tre sostanze.

Non si da, in altri termini, il rilascio di un loro aggregato o di un loro distillato, quindi un’entita che prima
non ¢’ era. Di contro, un processo di tipo “elaborato” libera un qualcosa di composito o di piu asciutto dagli
oggetti e dalle esperienze dacui s era partiti. Possiamo riportare entro questa classe la gran parte dei nostri
accadimenti fisiologici e mentali. Il cibo viene assunto dal nostro organismo e raccolto in parte in nutrimento,
in parte in escremento, dungue in due aggregati piu piccoli e diversi dall’ alimento ingerito. O ancora, le
informazioni raccolte tramite libri o altri supporti vengono trasformate in nessi, idee, pensieri che le fonti di
partenza o non contenevano, o non esplicitavano. Un processo di tipo “elaborato” liberaallora qualcosadi
diverso e non di identico rispetto alle cose dacui s era partiti.

Ora, credo s possa escludere che il teatro attui un processo di liberazione di tipo grezzo. Un poeta o artista
performativo trasforma ed elabora sempre larealta da cui parte, persino nei casi insi collocain una
prospettivaiper-realistica, vale adirein cui ambisce adare un’ esattareplicadel reale e ad annullareiil
rapporto originale/copia— tema peraltro accennato nella breve ma limpida presentazione di Simone Azzoni
del suo libro Lo sguardo della gallina, svoltosi sempre nella 25.ima edizione di Crisalide. Se anche un attore
dovesse davvero riuscire nell’ intento di assumere le sembianze e caratteri e altre qualita della persona o
cosa 0 evento che imita, sarebbe comunque ancora possibile distinguere che questa e la“realtareale’ e questa
la“redtaimitata’, che sono identiche in tutto meno che, appunto, nellaloro essenzapiu intima. L’unaé
infatti naturale, I’ altra artificiale. Nemmeno un dio sarebbe capace di compiere questo gesto iper-realista, ad
esempio creando un “doppio” esattamente identico e sovrapposto alla cosa o alapersona o all’ evento in
guestione, nel tempo come nello spazio. Persino in questo caso paradossal e potremmo ancora distinguere con
I’immaginazione o un atto di concettualizzazione |’ originale e il doppione che e stato sovrapposto. (Se mai ce
ne fosse bisogno, cio costituisce incidentalmente una micro-argomentazione a sfavore dell’ ipotesi — prossima
all’indifendibile — dell’ onnipotenza divina).



Teatro Akropolis, “ Studio sul mito di Demetra” .

Questo discorso risulta ancora pitl plausibile se torniamo a problema del moto che va“dal dentro al fuori” da
cui siamo partiti. Un poeta o artista performativo non libera sulla scenale sue visioni interiori cosi come sono
state assorbite dall’ esterno. Prendiamo atitolo di esempio il racconto della guerra delle Due Rose nell’ Enrico
VI o nel Riccardo 111 di Shakespeare. Queste drammaturgie non raccontano I’ evento storico reale, pur
rispettando spesso fedelmente la storia dell’ Inghilterra, bensi riflettono una visione e un’ interpretazione degli
eventi filtrata dalla sensibilita o dall’ intelletto dell’ artista. Shakespeare non € come una spugna: non liberada
se solo quello che ha assorbito dall’ esterno. Quel che questo poeta restituisce tramite il teatro ha poco a che
fare con lastoriaei suoi troppo umani avvenimenti.

Assodato alora, in forma certo troppo sintetica e inadeguata, che il teatro non attui un processo di liberazione
di tipo “grezzo” e che per esclusione ne compi uno di genere “elaborato”, resta da capire che cosa esso liberi
dalla nostrainteriorita. Qui non e purtroppo possibile avere una prospettiva univoca e chiara. Gli artisti di
teatro sembrano delineare in modi molto diversi, o addirittura contraddittori, la qualita del moto interiore che
vadal dentro al fuori. Cio emerge appunto dal lavoro delle compagnie dei quattro spettacoli di Crisalide che
orami appresto a sintetizzare.

I Macbetto di Testori acuradi Teatro delle Albe, Masque Teatro e Menoventi presenta una visione cupa
sullaricercadel potere, che a sua volta tradisce qualcosa sull’ interiorita umana e sulla sua miseria. Macbeth e
suamoglie Lady Machbeth non sono personaggi che vengono spinti verso la potenza daideali o dal desiderio
di atri fini, come laricchezza o la sicurezza, bensi da puri motori istintuali. Lo spettacolo isolaameno la
sessualita morbosa e aggressiva, labrama di sangue, o il crudo bisogno di defecare. Le stesse streghe che



nell’ originale di Shakespeare portano Macbeth alla rovina vengono presentate come un escremento e non
delle entita esterne reali. Esse entrano in scena, infatti, quando Macbeth si mette in disparte e dichiaraal
pubblico di volers liberare, cacando, «del troppo che ho dentrox». (Questa scelta drammaturgica ha per inciso
un effetto interessante: impedisce di deresponsabilizzare il personaggio dalla sua condotta. Macbeth non &
portato alla rovina da una perfida divinita esterna, se le streghe sono appunto una sua defecazione). Secondo
il Macbetto, dunqgue, il movimento del teatro che vada dentro al fuori non descrive nulladi positivo. Noi
non siamo altro che sangue e merda, ovvero violenza e malattia, sicché non e strano constatare che laricerca
del potere sia animata daistinti molto bassi e porti solo acompiere il male. E se lavita umana & paragonabile
a uno spettacolo, come nell’ originale di Shakespeare, ne risulta confermata |’ idea che essa non puo che
rappresentare unatragedia. L’ esistenza di ognuno € una vicenda «raccontata da un idiota, piena di rumore e
furore, / che non significa nullax.

Piero Manzoni, “ Merda d’ artista” .

Luce di Masque Teatro e invece una performance in omaggio a Nikola Tesla. Il corpo nudo di Eleonora
Sedioli évisto di schienain alto, tra due Tesla coils (bobine di Tesla): due trasformatori in grado di generare
piccoli fulmini. Dopo pochi intensissimi minuti, fala sua apparizione una scaricadi luce, i cui impulsi
elettromagnetici sono canalizzati direttamente verso la macchina dalla pelle dell’ attrice. Se nel Macbetto si
mostrava allora che I’ interiorita umana contiene ombre e oscurita, qui viene mostrata come generatrice di
luce. Il corpo nudo é visto come un naturale conduttore di energia vitale, prossimo quasi all’“abero di
elettricitapura’ che Artaud sognava nel suo Per farlafinita conil giudizio di dio. Un ulteriore aspetto
positivo di questa performance e I’ eliminazione di ogni confine netto tral’ organico e I’inorganico. Quando la
luce fala sua apparizione, infatti, non risulta pit evidente che il corpo nudo e la macchina siano due enti
distinti. In quel momento, I’uno eI’ altro sembrano costituire unarealta unica. La macchinadi Tesla sembra,
anzi, diventare altrettanto organica e vitale quanto I’ attrice Sedioli.

Ancheil lavoro Opsia di Paola Bianchi & avvicinabile a Luce di Masgue Teatro, se € sensato definire
entrambe come una “ poetica del corpo muto”.



L’ artista parte daunateladi Andrea Chiesi edal libro animanimale di Ivan Fantini per tradurre I’ una come le
altrein del movimenti coreografici, o piu materialisticamente in fremiti e coreografie dellapelle. In questo
senso, seimmagini e parole sono definibili come traduzioni dell’ interioritadi chi le hadipinte/ scritte, ci
troviamo con Opsia di fronte allatraduzione di unatraduzione. Il corpo di Paola Bianchi libera attraverso il
corpo quellache e’ essenzadellatela di Chiesi e dei ragionamenti di Fantini. Se si volesse concepire ancheiil
saggio che sto scrivendo come un quarto livello di traduzione, potremmo per inciso definire la criticacome la
“traduzione di unatraduzione di unatraduzione”, che cercadi cogliere il nocciolo della questione, pit spesso
senzariuscirci. Il fatto che in questo processo di traduzione dall’immagine e dalla parolaa corpo s riescaa
cogliere poco dell’ originale da cui si era partiti vavisto qui come un pregio, piu che come un difetto. Il teatro
e del resto un’ arte della suggestione e della fascinazione misteriosa, in cui non & necessario comprendere
tutto per accedere alabellezza. Inoltre, sono davvero pochi —forse nessuno —i fatti dellavitache si
capiscono per davvero. L’ arte belladi cui Opsia € un esempio non fa che intensificare il mistero
incomprensibile dell’ esistenza.

Paola Bianchi, “ Opsia” .

Chiude lamiaricognizione un breve esame dello Sudio sul mito di Demetra di Teatro Akropolis. Sullascia
dellalettura del mito antico come un accesso al’ originario, che si ispira soprattutto alle ricerche di filosofi-
filologici quali Giorgio Colli e Alessandro Fersen, il lavoro indaga una delle possibili nascite del teatro dai
misteri orfico/eleusini e lanatura dei suoi effetti. Demetra era adirata con Ade per il rapimento di Persefone
e, spintadal suo sentimento, inaridi laterra, che non avrebbe portato piu frutto fino a quando ladeanon si



sarebbe riconciliata con lafiglia. Solo I'incontro con la mortale Baubo avrebbe condotto Demetra ad
abbandonare la suarabbia. Baubo infatti danzo e s denudo di fronte alla dea, destandone cosi il riso,
cancellandone I’ira e restituendo lavitaa campi aridi. Ora, lo studio di Akropolis non fa che mettere in scena
guesto momento decisivo ed evidenziare la natura poetico-liberatoria di questarisataa tempo stesso sacrae
profana. La danza di Baubo € allora vista come una forma di teatro, anzi una delle prime forme di teatro, che
descrive un attimo di passaggio o di scarto positivo da una condizione esistenziale infelice (= I’iradi Demetra
el’ariditadellaterra) aunafelice (=il riso delladea e larestituzione dellafertilitaa campi), dunque come

un moto redentore. L’ artista pare avere il potere di smuovere persino I’interioritadi unadivinita e di renderla
gioioso datriste che era, come si dice abbiafatto gia Orfeo con lasuamusicadi fronte al’inflessibile Ade.

Basta uno sguardo superficiale alle prospettive cosi sintetizzate per notare che nessunadi loro
perfettamente armonizzabile con le altre. Non si puo pensare, ad esempio, che il Macbetto e lasuaideachela
poesiadel teatro porti fuori alavistail sangue o la merda dell’ esistenza sia compatibile con la prospettiva del
corpo generatore di elettricita di Luce e quello portatore di bellezza di Opsia, o con il riso redentore dello
Sudio sul mito di Demetra di Akropolis. Né e possibile far combaciare alla perfezionei lavori di Paola
Bianchi e di Masque Teatro, anche ammettendo che entrambi condividano la poetica dell’ espressivita del
corpo muto. Vi einfatti almeno un’importante differenzatrale due creazioni. Paola Bianchi pensacheil solo
corpo muto basti adare un’ espressione artistica alla nostrainterioritd, atradurre parole e immagini in moti
della pelle, mentre Luce di Masque ritiene che questi richiedal’ ausilio della macchina e I’ intercettazione dei
piu sottili movimenti elettromagnetici della materia. Infinite altre differenze potrebbero poi essererilevate, e
questo ci mostra quanto ciascun lavoro artistico abita, per cosi dire, un suo mondo privato eirrelato agli altri.

Eppure, consideriamo tutti questi quattro spettacoli come esempio di teatro, quanto meno per semplice
convenzione. Li abbiamo infatti trovati allestiti in un festival teatrale e le persone sono uscite da Crisalide
convinte di aver avuto esperienze “teatriche”. La pluralitadi proposte di cosi ato livello e qualita ci porta
insomma a un’ aporia. Se usciamo dalla confortevole ma problematica dimensione della convenzione che sia
teatrico tutto cio che € ospitato in un festival teatrale, non capiamo che cosafacciasi che proposte cosi
diverse siano tutte riconducibili alla categoria del “teatro”.



Renato Guttuso, “ La visita della sera” .

Quando ci si trovadi fronte acasi di aporiadel genere, tre soluzioni sono possibili. La prima e intraprendere
unaricerca che cerchi di distinguere quali tra spettacoli siano davvero teatrali e quali non lo siano: se tutti, o
alcuni, 0 magari nessuno. (In quest’ ultimo caso, che non & niente affatto da escludere, si raggiunge forse una
conclusione inquietante. |1 teatro sarebbe un’ arte che ancoradeve iniziare e la storiadei tentativi di coltivarla
che vanno da Tespi aoggi costituisce una collezione di stupendi fallimenti.) Chiamero questa propostala
“soluzione dogmatica’. La secondaipotesi € quelladella sospensione del giudizio. Dal momento che non
riusciamo a capire perché lavori cosi diversi siano teatrali, dobbiamo rinunciare a capire che cosail teatro sia
elasciars attraversare dall’ esperienza degli spettacoli, che e il solo fenomeno accessibile e comprensibile.
Tale proposta puo prendere il nome di “ soluzione scettica’. O infine, il teatro é tutti questi spettacoli ei loro
contrari. Comeil vulcano di cui si parlavaall’inizio, che puo sia distruggere che portare allaluce oro e
argento, esso porta da dentro al fuori siavisioni spaventose che salvifiche, sialuce che tenebra, siariso che
pianto. Potremmo provare a definire un simile atteggiamento come la“ soluzione sintetica’.

Nessuno degli spettacoli riesce cosi ad esaurire la profondita e |1a bellezza assoluta del teatro, ma ciascuno ne
daun piccolo tassello, parziale mavero. Eraclito diceva qualcosa del genere riguardo al’ anima, asserendo



chei suoi confini “non li potrai mai raggiungere, per quanto tu proceda innanzi: tanto profonda e la sua
ragione’. Se consideriamo il teatro come |’ anima comune di tutti questi spettacoli, risultera essere altrettanto
abissale e sondabile solo per progressive approssimazioni. E se € espressione della nostrainteriorita, s
potra a sua volta dedurre che anche I’ universo interiore che ogni individuo porta con sé € ben piu grande di
come ci appaia. Uomini e donne non sono isole, ma pozzi senzafondo.

Il teatro € forse atutti gli effetti, dunque, per chiudere riprendendo il titolo del festival da cui siamo partiti,
un’ esperienza selvaggia, fuori controllo e in apparenza senza limiti o freni. Come da un giardino che cresce
disordinato nascono le piante piu disparate, cosi da quest’ arte possono germogliare visioni di suprema
disperazione e altre di speranza serena. Quando pero un artistasi convince di aver afferrato, addomesticato e
compreso del tutto il teatro, si nutre di un’illusione analoga a quella del domatore che crede di aver
ammansito unatigre. Questa strana belva puo risvegliarsi di colpo dallasua quietein cui il poetal’ aveva

finora temporaneamente sedato e aggredire il suo padrone, con morsi possenti e gli adunchi artigli (morsibus
adfixae validis atque unguibus uncis).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




