
 

La magia dell’arte degenerata 
Stefano Jossa
19 Settembre 2018

Lilly Abraham aveva solo 11 anni quando il Kindertransport la portava da Berlino a Londra nel marzo del
1939. È per lei e migliaia di bambini come lei, che non poterono vederla, ma ne ricevettero gli esiti, che Noel
Norton, Irmgard Burchard, Richard Paul Lohse, Paul Westheim e Herbert Read organizzarono la mostra
Twentieth Century German Art alle New Burlington Galleries di Londra nel giugno del 1938: oltre 300 opere
di artisti tedeschi, fra cui Max Beckmann, Max Liebermann, Wassily Kandinsky, Paul Klee, Georg Grosz,
Otto Dix e Kurt Schwitters, vennero esposte per presentare al pubblico inglese l’arte che la Germania non
avrebbe più avuto, ma che, per fortuna, passando per Londra, sarebbe diventata del mondo.

 

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/la-magia-dellarte-degenerata
https://d10.doppiozero.com/stefano-jossa
https://it.wikipedia.org/wiki/Kindertransport


A Hitler, infatti, convinto che l’arte dovesse essere solo figurativa, Kandinsky &C. non piacevano: l’anno
prima, il 1937, due mostre a Monaco avevano scavato un solco, fra l’arte come doveva essere (nella visione
nazista) e l’arte come avrebbe potuto essere (ma non sarebbe stata). La prima mostra, Große Deutsche
Kunstausstellung (Grande arte tedesca), tenuta nella Haus der deutschen Kunst (Casa dell’arte tedesca), ebbe
fra gli spettatori anche l’ineffabile Benito Mussolini, che nella foto davanti alla Kameradshaft di Josef
Thorak appare insieme al Führer, naturalmente un passo indietro, in modo da sembrare più piccolo e più
basso del suo omologo d’oltralpe.

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Gro%25C3%259Fe_Deutsche_Kunstausstellung
https://de.wikipedia.org/wiki/Gro%25C3%259Fe_Deutsche_Kunstausstellung
https://en.wikipedia.org/wiki/Haus_der_Kunst


 



La seconda segnò il discrimine: all’arte ufficiale del regime contrapponeva l’Entartete Kunst, l’arte
degenerata, escludendo ogni sperimentazione formale e ricerca espressiva dall’orizzonte dell’arte tedesca. Ci
fu pure un catalogo, di piccolo formato, con riproduzioni in riquadri inseriti nel testo, di modo che l’oggetto
non diventasse di culto, ma semplicemente segnasse uno stigma. Una copia del catalogo si conserva alla
Wiener Library di Londra, che ha ora rimesso in scena, in occasione dell’80? anniversario, la mostra alle
New Burlington Galleries, in una piccola, ma bellissima esposizione di documenti d’archivio, fotografie,
manifesti e cataloghi, che ne ricostruisce genesi, contesto e ricezione: London 1938: Defending 'Degenerate'
German Art.

 

L’allestimento non fu facile, ma il colpo d’occhio fu grandioso, perché per la prima volta gli spettatori
poterono vedere insieme Kandinsky, Kirchner, Dix, Beckmann, Marc, Nolde, ecc., alcuni dei quali allora
erano semisconosciuti a livello internazionale. La reazione tedesca fu immediata: a vedere la mostra vanno
solo ebrei e immigrati, scriveva il Völkischer Beobachter, come se non fossero un pubblico anche loro, con
quell’uso distorto della lingua a fini propagandistici (l’infamità del «solo») che avrebbe segnato l’esperienza
più bestiale della storia umana. Eppure era ebreo lo scultore ufficiale del regime, Arno Breker, che era
cresciuto sotto la protezione del gallerista Alfred Flechtheim, finché nel 1935 Hitler non separò le loro strade:
fuorilegge Flechtheim, che sarebbe fuggito in Svizzera, servitore della nazione Breker, che avrebbe
contribuito alla statuaria ufficiale del Terzo Reich. Uno dei tanti paradossi di quelle ideologie che
preferiscono i sudditi ubbidienti ai collaboratori intelligenti, a costo di chiudere gli occhi davanti alle proprie
stesse contraddizioni: come nel caso, rovesciato, di Nolde, che aveva aderito al nazismo e non era ebreo, ma
si trovò tra i degenerati per via delle sue pitture moderniste. 

Cosa abbia significato il salvataggio di quell’esperienza artistica per la memoria e il progresso dell’umanità
ce lo indica un’altra mostra londinese, alla Tate Modern, dove la collezione di George Economou consente di
celebrare degnamente l’anniversario della fine della prima guerra mondiale (questo sì meritevole di essere
festeggiato, tra i tanti happenings memoriali più o meno demenziali): Magic Realism. Art in Weimar
Germany 1919-1933, tanto più lodevole quanto, inaspettatamente, gratuita – e destinata a durare quasi un
anno, fino al 14 luglio 2019.

 

La scelta stessa di dedicare la mostra al realismo magico (formula coniata da Franz Roh nel 1925 per indicare
il superamento dell’espressionismo a favore di un realismo aperto a suggestioni surrealiste, fantastiche e
oniriche) anziché ad altre sigle possibili, da espressionismo, dadaismo e astrattismo fino a modernismo, è in
realtà una precisa denuncia della visione ristretta e meschina dei gerarchi nazisti, che invece concepivano un
solo tipo di realismo, materiale, monumentale e pedagogico. L’introduzione di elementi grotteschi, umoristici
e fantastici nell’osservazione minuziosa della realtà quotidiana, con una forte carica satirica contro i miti
della società borghese del tempo, è ciò che Hitler & Co. non potevano tollerare: basta prendere lo schizzo per
Der Spisser-Spiegel (Lo specchio della borghesia, c. 1925) di George Grosz, col borghese grassoccio in
primo piano che manda un bacio di nascosto dietro al cappello alla bella signora che saluta, mentre alle sue
spalle un piccolo uomo arrabbiato si aggrappa al braccio di un’annoiatissima moglie più alta di lui, per capire
quello scarto tra facciata rassicurante e tumulto sentimentale che avrebbe messo in crisi qualsiasi ideologia
dell’ordine e della stabilità.

 

Non era solo un problema di contenuti, però, a conferma del fatto che forse i nazisti capivano di più di quello
che di solito si pensa della pericolosità politica della dimensione estetica. Non erano certo solo il suicidio
dipinto da Grosz nel 1916 o l’aborto suggerito da Radziwill nel 1929 (Gespräch über einen Paragraphen) a
disturbarli, ma la deformazione delle figure, la luce diretta, il colore sparato, la visione allucinata, la
composizione asimmetrica, la pluralità dei punti di fuga e la varietà apparentemente sconnessa dei dettagli.

https://en.wikipedia.org/wiki/Degenerate_Art_Exhibition
https://www.wienerlibrary.co.uk/London-1938
https://www.wienerlibrary.co.uk/London-1938
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/exhibition/magic-realism
https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-modern/exhibition/magic-realism
https://www.tate.org.uk/art/artworks/grosz-drawing-for-the-mirror-of-the-bourgeoisie-t00020
https://www.tate.org.uk/art/artworks/grosz-suicide-t02053
https://goo.gl/images/oF13hY


Così diverse nelle scelte figurative e nelle tecniche pittoriche, le due tele hanno in comune un particolare in
posizione centrale, che segna la comparsa dell’irrazionale: una faccia-fantasma ridotta a macchia di luce e un
angelo-fatina avvolto da un alone fiabesco (aggiunto in verità trent’anni dopo, quasi a commento) ci
prendono per mano e conducono oltre la tela, in profondità o semplicemente fuori, distruggendo ogni ipotesi
di spazio chiuso e controllato.

La comparsa dell’inconscio, la dimensione onirica, i turbamenti del desiderio, lo scontro tra la forma che
compone e la vita che si ribella generano confusione anziché ordine, perturbano anziché rassicurare, fanno
riflettere piuttosto che confermare: vedere i macellai con le fattezze di bovini e l’omicida per lussuria in
giacca e cravatta nelle caricature di Otto Dix smaschera un mondo di contraddizioni, in una Germania in cui i
veterani della prima guerra mondiale dovevano inventarsi o reinventarsi un lavoro da civili. Allo stesso modo
le due Mondfrauen (Donne lunari) di Otto Rudolph Schatz (1930), nella loro nuda impassibilità classica e
ideale, sono anche figure dell’aldilà, del futuro, dell’automazione e del dominio. 

 

Né mancava l’autoironia verso il lavoro privilegiato e influente dell’artista stesso, che oggettivizza la realtà e
il corpo altrui, come in Der Künstler mit zwei erhängten Frauen di Rudolf Schlichter (L’artista con due
donne impiccate, 1924), con i corpi appesi al cappio di due modelle davanti all’artista in un acquerello che
fornisce solo sfondo senza contesto; mentre Grosz, da par suo, aveva già qualche anno prima rappresentato
l’artista come un arrapatissimo manipolatore della propria modella in Selbstbildnis mit Modell im Atelier (
Autoritratto con modella nello studio, 1916). Come poteva l’artista cui era affidata una missione sociale così
importante autodenunciarsi, deridersi o denigrarsi? Come poteva un realismo formalmente così spoglio,
asciutto e perfetto aprirsi allo spazio dell’interpretazione, con la domanda se si trattava di un suicidio o di un
omicidio nel quadro di Schlichter, se si trattava di un pittore o di un guardone nel quadro di Grosz? Un’arte
simile faceva del realismo uno strumento per aprire altri spazi anziché appiattire la vista, l’immaginazione e
la riflessione.

 

«Quello che voglio mostrare nel mio lavoro è l’idea che si nasconde dietro la cosiddetta realtà. Cerco il ponte
che conduce dal visibile all’invisibile», dichiarava Max Beckmann. È questo movimento da davanti a dietro,
che va in cerca dell’oscuro anziché portarlo alla luce, che è disposto a perdersi all’inseguimento dell’oggetto
piuttosto che appropriarsene, che metteva in crisi tutta una generazione cresciuta con promesse di benessere e
trovatasi a guardare un paesaggio in cui l’unica cosa a non essere cambiata erano le nuvole, come ebbe a dire
più tardi Walter Benjamin.

Prima devastati dalla guerra, poi travolti dalla ripresa economica, infine sconvolti dalla grande crisi, i
tedeschi rischiavano di sbandare continuamente, coi vecchi che non trovavano più le antiche sicurezze e i
giovani che ne approfittavano per effimeri successi. Il nazismo fu una risposta alla paura dell’ignoto e del
diverso, all’improvvisa povertà e ai facili arricchimenti, all’umiliazione subita dopo la sconfitta e
all’incapacità di dare un senso alla rinascita. Pretese di cancellare la contraddizione, il conflitto e
l’inquietudine. Rifiutò la mediazione, il dialogo e la conciliazione. Si oppose strenuamente alla vita, in tutte
le sue forme, per creare una società di automi.

 

Immaginare Hitler e Goebbels ritratti da Gruschner, Heitmüller, Schlichter, von Motesiczky, Hy, Grundig,
Schramm o Pauser a completare la parete della mostra con la serie dei ritratti del realismo magico tedesco
negli anni di Weimar potrebbe essere un utile esperimento per capire l’intreccio tra estetica e politica, forma
e ideologia: tra le due opzioni antitetiche, dare ordine al caos oppure abbandonarsi al tumulto delle passioni,
Apollo e Dioniso, si è giocato il destino dell’arte contemporanea. Sappiamo com’è andata: senza rinunciare
alla forma, ma facendone uno strumento d’interrogazione anziché di ricomposizione, l’arte magica, che tanto

https://goo.gl/images/jHvibd
https://goo.gl/images/TyJ5Nq
https://goo.gl/images/BBb36p
https://goo.gl/images/EqNBVK
https://goo.gl/images/x1BN1A


doveva a De Chirico da un lato e Chagall dall’altro, ha dato a chi è venuto dopo la possibilità di esprimere,
cercare, scavare, giocare e ripartire. Quello che Hitler e Goebbels più di tutto temevano: il divenire. L’uomo
è troppo più ricco e complesso di chi pretende di ridurlo a un’ordinata società di uguali. 

 

Il paradosso storico ed estetico sta nel fatto che il realismo magico originariamente non era altro che
espressione di quel ritorno all’ordine che si affermò nell’arte del primo dopoguerra per reagire agli eccessi
sperimentali e quindi anche bellicisti delle avanguardie di primo Novecento: ritorno all’ordine che fu
interpretato soprattutto come maggiore esigenza di adesione alla realtà e comprensione dell’umano, ma quel
realismo, che in Germania prese la forma della Neue Sachlichkeit, la mostra tenuta a Mannheim nel 1923 per
celebrare la nuova oggettività, voleva essere psicologico, introspettivo e riflessivo invece che esteriore e
descrittivo. Di qui l’equivoco di un artista dilettante come Hitler e di un ideologo senza dubbi come
Goebbels, che si sentirono probabilmente traditi da un ritorno all’ordine che si tradusse, dal loro punto di
vista, in un trionfo di disordine, di immagini distorte, fantasie allucinate e forme scomposte. Arte pervertita,
depravata e debosciata, dal loro punto di vista: il contrario di quello che avrebbe dovuto essere l’arte, perché
l’arte, secondo loro, era un dover essere anziché un essere. Al punto che il recensore del Guardian,
l’autorevole critico d’arte Jonathan Jones, ha provocatoriamente ribadito che gli autori dell’arte che sarebbe
stata in seguito etichettata come degenerata furono effettivamente dei perversi, intendendo con ciò,
naturalmente, che furono scandalosi e anticonformisti. Vederli con gli occhi di allora, reduci di guerra e
vittime di disturbi post-traumatici, spiegherebbe psicologicamente la loro pittura; ma vederli con gli occhi di
Hitler, come abbiamo provato a fare qui, aiuta a capire politicamente la loro poetica collettiva e la loro
repressione successiva. «La missione dell'arte non è – urlava il Führer comiziante nel 1935, con parole che
sarebbero state riprese per introdurre la mostra sull’arte degenerata del 1937 – immergersi nella sporcizia per
amore della sporcizia, dipingere l'essere umano solo in uno stato di putrefazione, disegnare cretini come
simboli della maternità, o presentare idioti deformi come rappresentanti della forza virile».

 

Espellere gli ebrei e censurare l’arte furono quindi lo stesso gesto, violento e imbecille, di ambizione a una
purezza e una purificazione che non hanno nulla di divino, ma si limitano a negare l’umano, terrorizzate dal
divenire e dalla morte. Per avere il coraggio di vivere si dovrà pure avere la consapevolezza del dolore,
dell’angoscia e del limite: mettersi davanti alla Crocifissione (Kreuzigung, 1921) di Albert Birkle, che è un
potente urlo di dolore e un altrettanto potente inno alla vita. La religione dell’uomo contrapposta alla
religione della perfezione: solo così il nazismo, il razzismo, l’intolleranza e l’imbecillità potranno essere
combattuti. Col fare, come scriveva, proprio poco prima di essere costretto alla fuga, Liebermann allo
psichiatra Paul Plaut, che voleva indagare la genesi psicologica del processo creativo: «Lessing disse una
volta che aveva scritto opere teatrali per essere un critico migliore». Le lettere scritte da vari artisti al Dr
Plaut, che condussero alla pubblicazione di Die Psychologie der produktiven Persönlichkeit (La psicologia
delle personalità creative, 1929), sono in mostra alla Wiener Library. Molti di loro sarebbero stati presto
accusati di arte degenerata. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://it.wikipedia.org/wiki/Nuova_oggettivit%25C3%25A0
https://www.theguardian.com/artanddesign/2018/jul/30/magic-realism-art-weimar-germany-1919-33-review-tate-modern-otto-dix-george-grosz
https://goo.gl/images/Cyiop3
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





