DOPPIOZERO

Pietro Del Solda. Non solo di cosed'amore

Alessandro Banda
7 Settembre 2018

Paradosso. Dal greco para ten doxan: contro |’ opinione corrente.

Questami pare laparola chiave di questo bel libro di Pietro Del Solda. |l paradosso, |a situazione
paradossale. Ho contato una decina di occorrenze del termine e tutte in punti rilevanti. Come se ad esso fosse
affidato il compito di scandire le fasi salienti del testo. Fino all’ aperta affermazione di p. 169: “ancora una
volta un paradosso celala veritd'.

Mettendomi sulle tracce di questa parola filosofica quant’ altre mai, non ho fatto atro che seguire il metodo
dell’ autore stesso. Egli infatti usa un buon numero di dialoghi platonici per cercare di capire |’ attualita piu
stringente. O meglio: s serve dellafiguradi Socrate tratteggiata da Platone per comprendere la
contemporaneita. Ma con I’ avvertenza che spesso il testo platonico non vainteso letteralmente e che la
lettura non ha da essere lineare. Capitain effetti che le opere platoniche non concludano. O chelaloro fine
contraddical’inizio. Socrate non ci comunica se lavirtu sia 0 meno insegnabile (Protagora) e non riesce a
specificare che s intenda esattamente per coraggio (Lachete). Comungue il suo dettato e quello del suoi
interlocutori, Gorgia, |ppocrate, Adimanto, Glaucone e molti atri, st mescolanel libro alle conclusioni dello
psicoanalista argentino Benasayag, alle analisi dell’ antropologo Le Breton, o aquelle del politologo Mueller
e agli interventi di altri nomi noti e meno noti di studiosi dell’ oggi quali Bauman, Stiglitz, Fukuyamae
Panka] Mishra, in un singolare e suggestivo concerto di voci, dove, per esempio, quelladel controverso
leader ungherese Orban si puo a ragione sovrapporre a quellaanticadi Callicle, suo precursore in fatto di
disprezzo antifilosofico e attivismo demagogico decisionista.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/pietro-del-solda-non-solo-di-cose-damore
https://d10.doppiozero.com/alessandro-banda

Il volume di Del Solda segue un percorso ascendente tripartito, dall’io, alacitta, alafelicita generale. Ma
noi, come detto, seguiamo le vicende testuali della nostra preda, il paradosso.

Il giovane Ippocrate, che vorrebbe seguire il sofista Protagora senza coincidere pero interamente con il suo
insegnamento, cosi un po’ per moda e un po’ per interesse, incarna una condizione paradossale tipica
dell’oggi: quelladi chi s vuole distinguere dagli atri, ma essendo egoista egocentrico e narcisista estremo,
come tutti, finisce proprio per omologarsi esattamente agli altri.

Un altro paradosso tipico odierno e quello della solitudine: com’ e che siamo cosi soli se disponiamo di
tantissime occasioni d’'incontro e se i cosiddetti social media ci offrono amicizia e contatti a profusione?

E che la nostra comunita & costruita su uno stato di solitudine originaria, come quella del mito che Protagora
racconta a Socrate: quegli uomini arcaici officiavano e pregavano in totale isolamento. Se si sono uniti

I hanno fatto solo con o scopo utilitaristico di difendersi dalle belve. Non si sono veramente uniti, proprio
come noi. Finché durala separazione da se stessi non si puo dare nemmeno veraintersoggettivita.

Ma per unirci anoi stessi, per capire realmente chi siamo noi, noi abbiamo assoluto bisogno degli altri, e non
afini utilitaristici ma espressamente conoscitivi. “ Se un occhio vuole vedere se stesso, deve guardare in un
altro occhio ein quella partein cui nasce laforzavisiva’, questo sostiene Socrate nell’ Alcibiade maggiore.
Lafelicita e dungue anch’ essa una condizione paradossale: coincide con me, mami spinge fuori da me.
Senzal’altro non esiste. E questo € un paradosso positivo, mentre i due precedenti descrivevano condizioni
negative.

Allo stesso modo altamente positivo e il paradosso del dialogo, che & un’ altra parola chiave del volume.



Il dialogo é1’'incontro di logoi diversi. Discorsi antitetici, argomentazioni che si elidono, collidono. Si fonda
sulladiversita. Sul contrasto, anche aspro, anche serrato. Lavitainteravi € messain discussione, e pero
ricomposta nel suo senso. Splendido paradosso: solo se s viene confutati, s arrivaal significato, e, qualora
non vi s arrivi, € ugualmente e altamente significativa latensione verso di esso.

Anche lademocrazia, la nostra come quelladi cui discute Socrate nella Repubblica, € minatadaun
paradosso. Essa, che hanell’ uguaglianzail suo principio costitutivo, genera disuguaglianza. E questa finisce
per travolgerla. Socrate, per chiarireil paradosso democratico, chiamain causalaricchezza. Il singolo
cittadino soccombe al desiderio di ricchezza. Ma anche la citta, la polis, ne € intaccata, si dividein due, le
zone di chi hae quelle di chi non ha. Socrate prefigurain qualche modo Zygmunt Bauman, profeta della
“solitudine del cittadino globale’: solo una minoranza della nostra polis realizza la condizione prevista dal
modello democratico, solo un’ élite. Gli atri ne sono drammaticamente esclusi. Sono i “lasciati indietro”, il
cui risentimento, o “rabbia’ secondo Panka Mishra, nutre le ambizioni politiche dei populisti.

Solo lafilosofia ci puo salvare. Manulla e piu paradossale dellafilosofia: in essa soggetto e oggetto
coincidono, perché Socrate non indaga altri che se stesso; e tutti in se stesso; e se stesso rifl intutti; ela
suaricerca, che non é che interrogazione incessante, € il contenuto ultimo dellafilosofia.

Socrate € I’uomo legato ala caverna, dove il mondo esterno proietta pallide ombre. Ma é anche I’uomo che
esce dalla caverna, per poi farvi ritorno, per comunicare agli altri notizie del mondo reale, dove non sono solo
ombre ma corpi veri immersi nellaluce del sole.

Egli vasu, verso I’ uscita della caverna, ma poi torna giu, per condividere il suo sapere. Estremo paradosso,
dal sapore eracliteo, perché, come s sa“laviaingiu elaviain su sono lamedesmavia’.

Il paradosso ulteriore, definitivo, dellafilosofia € quello legato all’ unione di logos e eros. E quest’ ultima é
senz' dtro la parola decisiva, del libro e di tutto il resto.

In Socrate eros e logos, passionalita e razionalita, coincidono. Anzi sono la stessa cosa. Eros non € I’amore
come lo intendiamo noi, ameno da Benjamin Constant in poi. Non e quella particolare formadi “egoismo a
due”, di cui discorrevaMusil. E tensione verso il mondo. Verso gli altri. Con cui dialoghiamo. Dialoghiamo
con loro perché li amiamo. Quando parladi dialogo Del Soldausail verbo “tuffarsi”. Ci dobbiamo tuffare nel
dialogo, dice. A indicare cheil dialogo € anche avventura, rischio, pericolo di perdersi. Mae pure, e
soprattutto, un perdersi, come voleva Diotima la misteriosa sacerdotessa dell’ amore, nel “grande mare del
bello”.

Ecco perché in copertina e riprodotta I'immagine del tuffatore di Paestum, simbolo del libero slancio verso
I’ abisso dellatotalita, dialogante e amorosa.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




- P1etro Del Solda .
Nonsolo =
di cose d’amore

Noi, Socrate e la ricerca della felicita

v




