DOPPIOZERO

Buddhismo e lentezza in Byung-Chul Han

Antonio Lucci
27 Luglio 2018

«Fino alafine del XIX erainusoin Cinaun orologio aincenso, detto hsiang yin (letteralmente, “sigillo di
profumao”). Gli europei, fino allametadel XX secolo, credevano si trattasse di un comune turibolo. A quanto
pare, eraloro estraneal’ideadi misurare il tempo con I’incenso, e forse anche in generale il pensiero cheil
tempo potesse assumere laformadi un profumo» (p. 65). In uno dei passaggi piu belli de Il profumo del
tempo. L’arte di indugiare sulle cose (Vita e Pensiero, Milano 2017) il filosofo coreano di linguatedesca
Byung-Chul Han porta |’ attenzione del |ettore su questo oggetto, tanto poetico quanto estraneo alla sensibilita
occidentale (almeno a suo parere). Pud il tempo essere un profumo? E possibile percepire le cose, gli oggetti
quanto |’immaterialita della duratain un altro modo rispetto a quello a cui siamo abituati? E necessaria, utile,
sensata la quantificazione e la compartimentazione a cui abbiamo sottoposto gran parte delle nostre vite?

Sulle patologie della nostra— nostra di noi uomini occidentali contemporanel — percezione del tempo, di quel
tempo che oggi vive un’ epoca di «crisi» (p. 8) riflette Han in questo libro del 2009, tradotto a quasi dieci anni
di distanza dalla prima pubblicazione in lingua tedesca anche in italiano. Rispetto ai testi piu recenti,
maggiormente critici, apocalittici, pessimisti — spesso anche in una modalita superficialmente disfattista— il
testo in questione € molto diverso. Per quanto permeato da una profonda critica culturale, il tono di Han e
qui, infatti, ametatrail filosofico e’ elegiaco, trovando una giusta misuratrai due poli: grazie allo
strumento della filosofia heideggeriana, ma anche in dialogo critico con essa, Han si profonde in una accurata
(e non banale) critica del mondo attuale, e soprattutto della distorsione che in esso avviene di tutti i valori, e
concetti, fondamentali. La chiave di voltadi questacritica e proprio il tempo, o meglio il modo distorto che
la contemporaneita ha di vivereil tempo: «[...] Anche laverita & un fenomeno temporale. Essa e un riflesso
del presente duraturo ed eterno ed € dunque indebolita da un tempo travolto, da un presente contratto e
fugace» (p. 14). Il problema del nostro tempo (inteso sia come epoca storica che come il tempo che ciascuno
di noi vive) e quello dell’ accelerazione: accelerarei tempi di vita non significa aumentare le possibilitache s
vivono, ma solo fare un calcolo ingenuo, «scambiando la realizzazione per la mera abbondanza» (p. 19).


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/buddhismo-e-lentezza-in-byung-chul-han
https://d10.doppiozero.com/antonio-lucci

Per Han lavitanon é fatta di esperienze, cosi come la verita non é data dalla sommatoria delle informazioni
(con buona pace degli ingegneri sociali e degli album di foto delle vacanze che in questi — e nei prossimi —
giorni inonderanno la nostra vita digitale), quanto da una dimensione storica, ossia narrativa. Il senso si da
nella narrazione, di cui leinformazioni e le immagini sono solo parti — certo costitutive, ma pur sempre parti.
Senzaun orizzonte di significato esse sono solo membrainerti, prive di interesse. E lanarrazione afar




«profumare il tempo» (p. 28), arendere le nostre esistenze vive, presenti, irripetibili: come un profumo. Cosi
come non e possibile separare, anatomizzare, gli elementi di un profumo — senza rimanere solo con un
insieme di dati, di per séinsignificanti e asignificanti — senza narrazione il tempo, lanostra vita, «si
scompone in unamera cronologia di eventi che assume laformafl...] di un’enumerazione» (p. 36). La
soluzione a questa forma di frammentazione della nostra esperienza del tempo, e quindi della nostra vita, &€ —
secondo Han —I’indugiare.

L’ arte di perdere tempo, che diventa un vincere tempo, quindi un vincere il tempo: «Solo nell’indugiare
contemplativo, anzi in una moderazione ascetica, le cose svelano laloro bellezza, il profumo dellaloro
essenza. Ed essa consiste di sedimentazioni temporali che appaiono solo nellaloro luminosita fosforescente»

(p. 57).

Perdere tempo, prendere tempo, vincere il tempo. Questa paradossal e consecutio temporum viene seguita da
Han tramite autori e testi della filosofia occidentale contemporanea, da Nietzsche ad Heidegger, da
Baudrillard a Lyotard. Ma latonalita emotiva di fondo di questo libro —la Stimmung direbbero i tedeschi,
mischiando nella stessa parolail concetto di “voce” [Simme] e quello di “tonalita’, “disposizione d’ animo” —
e tuttaorientale. Per questo laletturade Il profumo del tempo puo benissimo andare di pari passo con quella
dell’ ultimo libro di Han tradotto in italiano, Filosofia del Buddhismo Zen (Nottetempo, Roma 2018). Anche
qui si trattadi un libro “datato”, pubblicato in tedesco nel 2002, che perd non solo non ha perso nulla della
sua attualitd, mache anzi s rivela essere, alalettura, unadelle migliori riflessioni di Han, traquelle fino ad
0ggi presentate al pubblico italiano. Han presentalo Zen e il Buddhismo a un pubblico occidentale,
scegliendo uno sguardo “comparativo”: € dal confronto con latradizione filosofica occidental e che vengono
“spiegati”, 0 meglio “mostrati” (in quanto lo Zen non € una via concettual e-dimostrativa del pensiero, quanto
unavia“deittica’, cheindicacol dito, mostrando larealta e non di-mostrandola) gli assunti fondamentali del
buddhismo.

Cosi etramite gli occhi critici e stupefatti di Hegel, paradigma della razionalita fil osofica europea, che Han
spiega |’ assunto paradossale del buddhismo per cui non esistono né “sostanza’ né “ soggetto” (p. 13), vale a
dire le due categorie su cui s basa tutto I'impianto logico e ontologico filosofico classico. || buddhismo zen &
una“religione dell’immanenza’ (p. 18): vale adire che non ¢’ e nulla di esterno, nessun altro e nessun Altro,
nessun Dio né alcuna Ragione sovraordinata ai fenomeni. Esistono solo i fenomeni, Sono causa ed
effetto, in sé conchiusi, e quindi perfetti: «Il buddhismo zen abitail mondo nel suo apparire» (p. 34). Ma
guesta apparenza non ha nulladi superficiale, € anzi un risultato: il risultato di una praticadi vitalungatutta
lavita stessa, che porta a vivere esattamente come vive chiungque, main unacondizione di risveglio.

Han riporta molti aneddoti sugli “illuminati” buddhisti, che spesso suscitano un sorriso nel lettore
occidentale, come ad esempio: «Il maestro zen Enchi Dai-an per trent’ anni non fece altro che mangiare riso.
Alladomanda: “Qual & il messaggio pit importante?’ il maestro Y unmen risponde: “Mangial”» (p. 37). Il
senso profondo di questi aneddoti e perd latrasfigurazione del banale che comportano: bisogna essere un
saggio per comprendere il senso del “Mangial” —o meglio, per “vivere’” quel “Mangial” — senza che esso sia
espressione di un mero istinto animale. Bisogna aver imparato che mangiare ed essere mangiati sono la stessa
cosa. E in questo vivere I'immanenzavi € anche una comprensioneironica, lieve, del mondo e di se stessi
come realta non-permanenti, temporali, instabili: realta che non meritano, a fondo, di essere poi prese cosi

sul serio, perché non rimandano a, non significano, nulla.

Con un gesto tutto orientale Han, in questi due libri, ci mostra come sia possibile un pensiero che abbandoni
lagravitadei toni acui ci haabituato la filosofia occidentale per abbandonarsi, da un lato, ad un indugiare



che salvail tempo senza guadagnarlo nérisparmiarlo, e dall’ atro a un’ironiaimmanente, che forse aprono
le porte a una leggerezza consapevol e tutta da raggiungere, anche nei confronti di cio che ci appare sacro e
intoccabile:

«Subito dopo la sua nascitail Buddhaindico con unamanoil cielo e con I’ altralaterra, fece sette passi in
cerchio, s volse verso le quattro direzioni del cielo edisse: “In cielo e sullaterra sono I’ unico degno di
venerazione”. |l maestro Yunmen disse “ Se allorafossi stato presente |’ avrei steso aterra con una bastonata e
lo avrei gettato in pasto ai cani — unanobile impresa afavore della pace sullaterra’» (p. 19)

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




BYUNG-CHUL
HAN

IL PROFUMO
DEL TEMPO

L’ARTE DI INDUGIARE SULLE COSE

@ VITA E PENSIERO



