
 

Il razzismo non è un pretesto 
Franco Palazzi
25 Giugno 2018

In un contesto politico in cui si discute di censimenti su base etnica e di chiusura dei porti alle imbarcazioni
che soccorrono i migranti nel Mediterraneo, si sta tornando a parlare, con una certa regolarità e dopo molto
tempo, di razzismo. Sia chiaro, la riflessione sul razzismo italiano da parte degli addetti ai lavori non si è mai
interrotta negli ultimi due decenni – ma sarebbe purtroppo illusorio attribuirle una significativa influenza
sull’opinione pubblica. Nelle scorse settimane, invece, anche i media generalisti sembrano aver manifestato
interesse per il tema – vedremo nel prossimo periodo se in modo meramente estemporaneo o, come c’è da
sperare, in maniera più strutturale. 

È impossibile prevedere in questo momento se la riapertura di una discussione esplicita sul tema (che parta
cioè dal chiamarlo con il proprio nome, rinunciando ad eufemismi spesso distorcenti e tanto comuni in anni
recenti) sortirà dei reali effetti sul dibattito politico. Forse proprio per tale motivo vale la pena di provare a
decostruire da subito uno dei miti più comuni e diffusi rispetto al razzismo in Italia – vale a dire quello che lo
vorrebbe come mero pretesto per l’applicazione di una precisa agenda di governo su altri fronti, anzitutto
economici, da parte di formazioni politiche che agiterebbero lo spauracchio del diverso come arma di
distrazione di massa, come mero capro espiatorio su cui convogliare la rabbia di un elettorato sempre più
disilluso. 

 

Si tratta di una visione particolarmente diffusa tra coloro che si autodefiniscono di sinistra e presso una certa
opinione che sovente rappresentata se stessa come colta – il ceto medio riflessivo, gli editorialisti più o meno
pensosi, in una frase coloro che anche in questi giorni tendono a contrapporre il proprio raziocinio bene
informato ai sentimenti supposti atavici e irrazionali delle masse. Il razzismo, ci ripetono costoro, è uno
specchio per le allodole, un pretesto per irretire il popolo mentre si archiviano le vere questioni socio-
economiche – l’aumento della disuguaglianza, la crescente precarietà sui luoghi di lavoro, l’elevata
disoccupazione giovanile e così via. I partiti, come la Lega, che tesaurizzano in termini di gradimento
politico la messa all’opera di una retorica razzista non lo farebbero tanto per convinzione, quanto per
calcolato cinismo, per mascherare la propria incapacità di fornire soluzione ai problemi reali del paese.

In questo senso, i toni sempre più recisi ed espliciti con cui vengono mobilitati stereotipi di stampo razziale
non indicherebbero che il perdurante stato di crisi dell’Italia su altri fronti – sappiamo tutti che le razze non
esistono, ma quando l’esasperazione monta (magari anche a ragione), le spiegazioni facili che attribuiscono
la responsabilità a una precisa minoranza risultano particolarmente attraenti, anche a livello puramente
inconscio. 

La maggioranza degli italiani, in generale, non sarebbe razzista, ma più che altro vittima di una sorta di
raggiro, per dirla con Luigi Manconi e Federica Resta, di una manciata di imprenditori politici della paura.

 

Letture di questo tipo ci forniscono un esempio emblematico di quello che Anna Curcio e Miguel Mellino
hanno definito l’anti-essenzialismo facile di molti discorsi nostrani sul razzismo: un approccio che, se non

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/il-razzismo-non-e-un-pretesto
https://d10.doppiozero.com/franco-palazzi
http://m.feltrinellieditore.it/opera/opera/non-sono-razzista--ma/
http://www.manifestolibri.it/shopnew/product.php?id_product=627


mette in dubbio la natura socialmente costruita di ogni divisione razziale, le nega qualsiasi centralità,
riducendola a effetto di altri processi. Così facendo, il ruolo costitutivo del razzismo nella storia italiana –
non solo culturale, ma anche economica – finisce per venire del tutto obliterato. Può allora essere interessante
ripercorrere i principali passaggi nei quali le dinamiche di razzializzazione hanno, con diverse declinazioni,
segnato la traiettoria del paese. 

 

Si potrebbe partire da uno dei momenti topici dei discorsi sull’italianità: il celebre “Fatta l’Italia, bisogna fare
gli italiani” attribuito a Massimo D’Azeglio – il quale, se pure non fu mai autore della lettera di una tale
massima, può certamente esserne considerato il suo padre spirituale. Per quanto sia spesso stata letta come un
appello volto alla creazione di un’identità nazionale in un paese che, ai suoi albori, si presentava attraversato
da profonde divisioni linguistiche, culturali ed economiche, non sono mancate interpretazioni di segno
differente – Christopher Duggan, ad esempio, rilevava come D’Azeglio, rifacendosi a un lungo filone di
pensiero, intendesse con tale affermazione anzitutto invocare un superamento di quelli che egli vedeva come
i vizi (l’inoperosità, la pusillanimità, l’indisciplina, la corruzione) alla base della lunga decadenza che aveva
fatto seguito al Rinascimento. Queste caratteristiche negative erano, all’indomani dell’unificazione, concepite
come tutt’altro che diffuse in modo omogeneo tra nord e sud. 

Nel soffocare nel sangue la resistenza armata all’unità messa in atto dal brigantaggio e da quel che restava
dell’esercito borbonico, le truppe del neonato regno d’Italia offrirono un’anticipazione – “per le inaudite
violenze e il disprezzo degli avversari”, ha scritto Angelo Del Boca – di quanto sarebbe avvenuto nei
successivi conflitti coloniali in Africa (il generale Cialdini, ad esempio, dichiarò: “Questa è Africa! Altro che
Italia! I beduini, a riscontro di questi cafoni, sono latte e miele”). 

 

La prima forma di razzismo post-unitario fu quindi di tipo interno, ed ebbe implicazioni rilevanti in ambito
sia culturale che socio-economico – le quali, per quanto in modo ovviamente non deterministico, avanzarono
spesso di pari passo. Mentre alcuni dei più celebri intellettuali italiani di fine Ottocento, come Cesare
Lombroso e Alfonso Niceforo, ammantavano di autorevolezza scientifica tesi che traducevano la “diversità”
culturale della popolazione meridionale in termini di inferiorità razziale, infatti, lo sviluppo economico della
penisola si polarizzava sempre più verso il nord – come oggi rilevabile anche da una rigorosa analisi dei dati
empirici. La sostanziale indifferenza dei governi liberali ai sempre più consistenti flussi migratori in partenza
verso l’estero alla fine del secolo ebbe certamente a che fare con il fatto che essi fossero localizzati in
prevalenza al sud.

 

https://www.rivista-incontri.nl/articles/abstract/10.18352/incontri.830/
https://books.google.it/books?hl=en&lr=&id=lSRwOZ0Yxw8C&oi=fnd&pg=PR15&dq=christopher+duggan+the+force+of+destiny&ots=VQ-UE6tm2t&sig=fvqhc7aPYJ8riMQ6Rgm45AUGjJ8&redir_esc=y#v=onepage&q=christopher%2520duggan%2520the%2520force%2520of%2520destiny&f=false
http://www.neripozza.it/collane_dett.php?id_coll=7&id_lib=120
http://www.commonware.org/index.php/gallery/222-archeologia-del-discorso-razzista-in-italia
http://w3.ced.unicz.it/upload/daniele/wp13.pdf
http://w3.ced.unicz.it/upload/daniele/wp13.pdf


Ph Jan Grarup.

In tal senso, si omette quasi sempre di ricordare che la razzializzazione degli immigrati italiani negli Stati
Uniti fu direttamente influenzata, come dimostrato da Peter D’Agostino, dal razzismo antimeridionale
rinvenibile nelle opere dell’antropologia italiana del tempo. In America, gli italiani erano definiti come non
bianchi, con tutte le conseguenze che questo comportava – ad esempio in termini di condizioni lavorative più
sfavorevoli (con relativa impossibilità di accesso agli impieghi migliori) di quelle di autoctoni e immigrati
nord-europei. 

Una certa retorica romantica sugli italiani come popolo intrinsecamente accogliente alla luce della propria
passata discriminazione va rifiutata, oltre che per il suo essenzialismo e per la messa tra parentesi della
propria genealogia, anche perché semplicistica sul piano storico: negli Stati Uniti, ad esempio, sussistevano
delle differenze estremamente significative (anzitutto in termini di possibilità di mobilità sociale,
partecipazione alla vita politica e integrazione nel corso delle generazioni) tra le condizioni degli italiani (e di
qualunque altra categoria di immigrati europei) e quelle della popolazione di colore, con i primi che non di
rado mostravano atteggiamenti razzistici nei confronti della seconda. A questo proposito, David Roediger ha
parlato appropriatamente di inbetweenness per descrivere la forma di razzismo derivante dall’essere
discriminati senza venire però collocati sull’ultimo gradino della gerarchia razziale.

 

Se l’emigrazione fu un fenomeno che segnò fortemente la storia (anche economica) dell’Italia post-unitaria e
intrattenne con le dinamiche di razzializzazione gli intricati rapporti cui si è accennato, il colonialismo ne
rappresentò per certi versi un contraltare. Da un lato, le spedizioni coloniali in Abissinia e Tripolitania
costituirono un passo ulteriore nella creazione di un’identità nazionale più omogenea, ponendo le basi per un

https://www.cambridge.org/core/journals/comparative-studies-in-society-and-history/article/craniums-criminals-and-the-cursed-race-italian-anthropology-in-american-racial-thought-18611924/6FB339F1F1D13BED220141276E1BF998
https://www.basicbooks.com/titles/david-r-roediger/working-toward-whiteness/9781541673472/
http://www.mondadorieducation.it/libro/gaia-giuliani-cristina-lombardi-diop/bianco-e-nero/120900037879


razzismo diretto verso l’esterno; dall’altro, la propaganda imperialista, con la sua deplorazione dell’Italia
rurale e provinciale e la promozione di una nozione di italianità fondamentalmente elitista, recava tracce
evidenti di un razzismo interno ancora presente.

 

Il fascismo, mentre separava la mobilitazione delle masse da ogni prospettiva emancipatrice, avviò una nuova
ondata di razzializzazione: il regime mise in atto una costruzione oppositiva bianco/nero nella quale il
secondo polo era collocato al di là dei confini nazionali, nelle colonie d’oltremare – e la popolazione
meridionale venne pienamente ricompresa in questo meccanismo simbolico tramite quella che Gaia Giuliani
ha efficacemente chiamato “educazione all’italianità mediante la cittadinanza imperiale”. Come ormai
dimostrato inequivocabilmente in sede storiografica, ben prima della svolta “arianista” del 1938 il fascismo
aveva sviluppato una sua variante di razzismo mediterraneista – virtualmente assente, come i propri
predecessori, anche dal dibattito in Assemblea Costituente. 

A partire dal secondo dopoguerra, il tema divenne oggetto di una rimozione resa possibile da un dispositivo
di autoassoluzione incentrato sull’immagine del campo di sterminio di Auschwitz, che diventando emblema
del razzismo antisemitico nazista finiva per porre in ombra, soprattutto in Italia, l’ingombrante portato
razzista del colonialismo e del fascismo – quest’ultimo derubricato all’occorrenza come fautore di un
razzismo bonario e non particolarmente convinto di se stesso con un’operazione di maquillage priva di ogni
sostanza, ma capace di esercitare un’influenza nefasta a livello giornalistico-divulgativo (si pensi soltanto a
Montanelli). 

 

Tutto ciò non significa che le dinamiche di razzializzazione si interruppero. Il cosiddetto boom economico
degli anni ’50-’60 fu reso possibile, tra l’altro, da una nuova forma di razzismo anti-meridionale che riguardò
quella rilevante quota di popolazione che si spostò in quel periodo da sud a nord alla ricerca di un impiego –
sperimentando, scrive Enrica Capussotti, “un sistema di discriminazioni che coinvolgevano l’ambito
lavorativo, la vita sociale (difficoltà a trovare alloggio, affitti superiori) e le relazioni interpersonali”. Come
messo in luce da Luciano Ferrari Bravo e Alessandro Serafini, il processo di integrazione economica tra le
due parti della penisola avvenuto in quella fase non implicava che il Meridione si dotasse di un modello di
sviluppo analogo a quello settentrionale; al  contrario, esso vene integrato proprio in forza del proprio
sottosviluppo – la sua arretratezza, in altre parole, fungeva da risorsa per uno sviluppo nazionale squilibrato.
Una parte d’Italia diveniva così una sacca di manodopera a basso costo per le aziende collocate in un’altra: il
sud può trasformarsi in una risorsa per lo sviluppo nel momento in cui la sua arretratezza si traduce “nella
miseria di un ‘basso’ salario – nella compressione sistematica del salario come ‘costo’ di produzione”.
L’intervento pubblico indirizzò e governò massicciamente una tale dinamica, ad esempio tramite la Cassa del
Mezzogiorno, mantenendo il flusso di forza lavoro entro determinate proporzioni. 

Questo modello entrò in crisi a partire dalla metà degli anni ’60, quando la classe operaia si rese protagonista
di un nuovo ciclo di lotte, disinnescando in buona parte l’arma della razzializzazione come strumento di
frammentazione della forza lavoro – anzi i lavoratori provenienti dal sud rivestirono un ruolo di rilievo in
quelle mobilitazioni.

 

http://www.mondadorieducation.it/libro/gaia-giuliani-cristina-lombardi-diop/bianco-e-nero/120900037879
http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788843067817
http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788843067817
https://cloudfront.escholarship.org/dist/prd/content/qt7dj185zp/qt7dj185zp.pdf
http://www.manifestolibri.it/shopnew/product.php?id_product=627
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1179/016146210X12790095563101
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=134&tipo=novita


Ph Jan Grarup.

 

A partire dalla fine degli anni ’80, l’Italia si trovò per la prima volta ad essere meta di destinazione, più che
di partenza, di flussi migratori internazionali. Un’importanza considerevole ha rivestito, dall’inizio del
decennio successivo, l’immigrazione proveniente dall’Albania, che suo malgrado ci offre una dimostrazione
della natura cangiante delle modalità di razzializzazione: da un lato, gli e le albanesi si presentano ormai da
più di un decennio come un gruppo altamente integrato nella società italiana (peraltro pressoché impossibile
da stereotipare su una base somatica), dall’altro hanno continuato a scontare discriminazioni nell’inserimento
occupazionale oltre che a livello di relazioni sociali complessive (e di loro rappresentazione mediatica)  –
tanto da far parlare di assimilazione asimmetrica. 

Un continuum, quello che conduce dalla seconda metà dell’Ottocento alla fine del ventesimo secolo, che
persino a questi livelli di generalizzazione ci restituisce l’idea di un razzismo italiano sì multiforme, ma più
prossimo alla norma che all’eccezione – e connesso a vari livelli di intensità, come si è accennato, con le
modalità di accumulazione di capitale di volta in volta dominanti (del resto non è un caso che in Italia le
persone immigrate subiscano, a livello macroscopico e non solo in singoli casi, discriminazioni nell’accesso
al lavoro, così come nel tipo di occupazione e nel relativo trattamento economico). 

 

Questa parabola storica, tuttavia, sarebbe del tutto incomprensibile senza incrociare la costruzione delle
identità razziali con quelle di genere. Così, ad esempio, gli ideali fascisti di bianchezza e italianità trovavano
un complemento strutturale nella rappresentazione della donna autoctona (contrapposta alla colonizzata)
come depositaria della purezza e dell’integrità della stirpe – tra le molte misure messe in atto nel corso del
Ventennio in questa direzione si possono menzionare la creazione dell’Opera Nazionale Maternità e Infanzia,
l’istituzione di pene severe per i reati di adulterio e contraccezione, la criminalizzazione dell’aborto e una

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01419870802245034
https://www.researchgate.net/profile/Emilio_Reyneri/publication/242493353_Labour_Market_Discrimination_Against_Migrant_Workers_in_Italy/links/546b3c300cf2397f7831b7d1.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Emilio_Reyneri/publication/242493353_Labour_Market_Discrimination_Against_Migrant_Workers_in_Italy/links/546b3c300cf2397f7831b7d1.pdf
https://onlinelibrary.wiley.com/doi/full/10.1111/j.1468-2435.2009.00594.x
https://link.springer.com/chapter/10.1057/978-1-137-50917-8_3


serie di provvedimenti volti a escludere le donne da alcuni settori lavorativi. Allo stesso tempo, la diffusione
nel paese di una peculiare variante di fordismo a partire dalla seconda metà del Novecento fu resa possibile
tanto dallo sfruttamento della manodopera meridionale quanto da un precisa divisione sessuale del lavoro: il
modello della famiglia nucleare monoreddito assegnava il ruolo di lavoratori salariati agli uomini e il lavoro
(gratuito) di cura e riproduzione sociale alle donne. 

 

Negli ultimi anni la provenienza dei migranti in arrivo in Italia ha registrato cambiamenti importanti, e una
nuova ondata di razzializzazione si è affermata adeguandosi a un clima fatto di islamofobia, populismo
progressivamente più aspro, neofascismo. L’economia italiana, d’altro canto, è sempre più dipendente dal
contributo della popolazione immigrata, tenuta in condizioni di sistematica precarietà (giuridica, reddituale,
temporale, esistenziale). Come illustra con efficacia Gennaro Avallone nel suo ultimo libro, l’agricoltura
made in Italy non potrebbe sopravvivere nel proprio assetto attuale senza lo sfruttamento della forza lavoro
migrante – e sulle condizioni di lavoro spesso durissime delle cosiddette “badanti” straniere si regge un
settore assai delicato e sempre più centrale come quello dell’assistenza agli anziani e della cura domestica.
Anche in questo caso, il genere intreccia la razza: partiti come la Lega Nord sono stati tra i principali fautori
della regolarizzazione delle "badanti" (e quando necessario della tolleranza della loro irregolarità), mentre
con l’altra mano aizzavano l’opinione pubblica contro gli immigrati (prevalentemente) di sesso maschile –
fino ad adottare in maniera del tutto strumentale una retorica pseudo-femminista (che nei fatti si riduce a
concepire le donne autoctone come proprietà da difendere, ad esempio dal presunto sessismo dei musulmani)
che contribuisce a quello che Sara Farris ha denominato femonazionalismo.  

 

La critica della violenza razzista odierna, pertanto, deve tenere insieme la denuncia dell’attuale (e omicida)
regime dei confini europeo – le frontiere dell’Unione sono le più mortifere al mondo – e quella di quanto
accade ai tanti che quei limiti pretesi invalicabili continuano ad attraversali (il confine, ci ha insegnato
Sandro Mezzadra, non è fautore di una semplice esclusione, ma di una ben più articolata inclusione
differenziale). Lungi dall’essere un fallimento, il contenimento soltanto parziale esercitato dalle frontiere è
funzionale a un mercato del lavoro sempre più diseguale.  

 

Rileggendo i fatti di cronaca alla luce di tali premesse, il razzismo inizia a non apparire più come un orpello
ideologico di comodo: la storia italiana, scriveva Carla Panico all’indomani dell’attentato di Macerata, è per
intero (fin dal principio e oggi più che mai) una storia di razzializzazione e di migrazioni. Non ha quindi
senso, in una tale cornice, chiedersi se gli italiani siano razzisti – il razzismo, più che come vizio individuale,
nel nostro paese deve venire considerato in quanto parte della struttura della società. 

La vicenda dei Rom presenti nel paese non ne è che l’ennesima conferma: se Carmen Pellegrino e Anna Stefi
hanno recentemente riportato alla nostra attenzione le misure adottate contro di loro dal regime fascista, il
razzismo istituzionale ai loro danni erano iniziato sin da poco dopo l’unificazione – e continua ai giorni nostri
tramite l’applicazione della definizione di nomadi a dei gruppi nella stragrande maggioranza dei casi stanziali
(il campo, rivelano gli studi di Nando Sigona, non è che un dispositivo di gestione e produzione della
precarietà, una modalità di spazializzazione della discriminazione razziale).

 

Non esistono perciò argomenti veri da cui una cortina razzista dovrebbe distoglierci: il razzismo è uno, per
certi versi il primo, di quegli argomenti – e dunque andrà non solo decostruito retoricamente, ma anche
affrontato a viso aperto in campo politico. Come farlo in un contesto in cui esso sembra, in modo
particolarmente virulento, parte dell’agenda di governo? È un interrogativo che risuona spesso negli ultimi
giorni – e che rischia di essere mistificante nella misura in cui sembra implicare che si debba partire da zero. 

http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=383&tipo=culture
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01419870.2017.1355975
https://d10.doppiozero.com/materiali/fascismo-o-destra-radicale
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=498&tipo=novita
http://www.glasgowheart.org/media/media_194307_en.pdf
https://www.dukeupress.edu/in-the-name-of-womens-rights
https://www.versobooks.com/books/2516-violent-borders
https://www.mulino.it/isbn/9788815251664
http://www.euronomade.info/?p=10240
https://d10.doppiozero.com/materiali/rom-anatemi-tweet-e-paura
https://www.jstor.org/stable/41060787?casa_token=NeZlQf3tsmAAAAAA:EiFeaHm0YOWIk54hNUvJHr1MTWl6sNom1yXtQA2eclJNNuIhG3EPCNiyS3Lj3Fu71ev3wRHo-ba2HLEN7n6uMSCYqbo9Wc_NH1pZxVc3Cupp73v6bvE&seq=1#page_scan_tab_contents
https://s3.amazonaws.com/academia.edu.documents/10034318/JEMS.sigona.pdf?AWSAccessKeyId=AKIAIWOWYYGZ2Y53UL3A&Expires=1529545307&Signature=Umpj%252FFNuj4FUOwlV5%252BMJPMdB%252FRw%253D&response-content-disposition=inline%253B%2520filename%253DLocating_the_Gypsy_problem._The_Roma_in.pdf


“Le rivolte ci sono anche quando non le vediamo” – ci ricordano, con una salutare tirata d’orecchi, Anastasia
Barone e Mattia Galeotti: ci sono state in questi anni a Nardò, a Castel Volturno e in molti altri luoghi. Le
mobilitazioni antirazziste hanno avuto come protagonisti gli immigrati stessi – e sarebbe impensabile
impegnarsi in tal senso senza ripartire dall’ascolto della soggettività politica che più può su questo terreno: la
loro. Oggi i grandi media si accorgono dell’intelligenza e del carisma di un organizzatore sindacale come
Aboubakar Soumahoro, che pure quelle qualità le mette all’opera da molti anni: che sia l’occasione per
comprendere che l’avanguardia su questo fronte, nei mesi difficili che si annunciano, non la potranno
comporre editorialisti incravattati o esponenti politici che si scoprono progressisti con una sorprendete
variabilità stagionale, ma quante e quanti sono, da sempre, in prima linea – e da cui ci sarebbe molto da
imparare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.dinamopress.it/news/regime-della-bianchezza/
https://www.dinamopress.it/news/regime-della-bianchezza/
http://www.deriveapprodi.org/2012/01/sulla-pelle-viva/
http://www.deriveapprodi.org/2015/05/la-politica-dei-subalterni/
https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



